
   

 

 

PREMENY HISTORICKÉHO ŽÁNRU  

V SLOVENSKEJ A ČESKEJ  

AUDIOVIZUÁLNEJ TVORBE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

  



   

 

 

 

Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre 

Fakulta stredoeurópskych štúdií 

Ústav stredoeurópskych jazykov a kultúr 

 

 

 

 

 

ŠTEFAN TIMKO 

 

 

 

PREMENY HISTORICKÉHO ŽÁNRU 

V SLOVENSKEJ A ČESKEJ  

AUDIOVIZUÁLNEJ TVORBE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Nitra 2024 



   

 

 

Posudzovatelia:  

doc. PhDr. Michaela Malíčková, PhD.  

doc. PhDr. Václav Soukup, CSc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2024 Štefan Timko 

ISBN 978-80-558-2242-6 

EAN 9788055822426 

  



   

 

 

OBSAH 

 

ÚVOD ............................................................................................................................... 7 

1 VYMEDZENIE PROBLEMATIKY ........................................................................... 10 

1.1. Kultúrna identita v kontexte slovenskej audiovizuálnej kultúry .......................... 10 

1.2. Úvod do štúdia historického filmu ....................................................................... 14 

1.3. Reflexia historického filmu a filmovej histórie v Čechách a na Slovensku ......... 16 

1.4. Od propagandy k dekonštrukcii ............................................................................ 18 

1.5. Literatúra a film .................................................................................................... 23 

1.6. Ciele práce a jej metodológia................................................................................ 27 

2 JÁNOŠÍKOVSKÝ MÝTUS V (ČESKO)SLOVENSKEJ KINEMATOGRAFII ....... 30 

2.1. Od ľudovej legendy k filmovému spracovaniu .................................................... 30 

2.2. Jánošík bratov Siakeľovcov .................................................................................. 32 

2.3. Jánošík Martina Friča ako národný česko-slovenský film ................................... 36 

2.4. Fričov Jánošík ako produkt populárnej kultúry .................................................... 39 

2.5. Dobová reflexia a umelecký odkaz Fričovho Jánošíka ........................................ 43 

2.6. Divácky veľkofilm Paľa Bielika ........................................................................... 45 

2.7. Subverzívny pohľad na jánošíkovský mýtus ........................................................ 48 

3 REFLEXIA ŽIVOTA A DIELA CYRILA A METODA V TELEVÍZNEJ, 

FILMOVEJ I INTERNETOVEJ TVORBE ................................................................. 57 

3.1. Prvé audiovizuálne hrané diela o Cyrilovi a Metodovi ........................................ 57 

3.2. Vzkriesenie záujmu o cyrilo-metodskú tradíciu v českom a slovenskom filme... 61 

3.3. Dokumentárna reflexia prínosu solúnskych bratov .............................................. 65 

3.4. Postmoderný a ironizujúci pohľad na cyrilo-metodskú tradíciu ........................... 68 

4 HOLOKAUST A PERZEKÚCIA ŽIDOVSKÉHO OBYVATEĽSTVA 

V POVOJNOVEJ SLOVENSKEJ KINEMATOGRAFII ........................................... 71 

4.1. Schematický obraz Žida v počiatkoch slovenskej kinematografie ....................... 71 

4.2. Obraz holokaustu a protižidovských zákonov v povojnovom slovenskom filme 72 

4.3. Film Organ Štefana Uhra – od antiklerikálneho k spirituálnemu a náboženskému 

filmu ...................................................................................................................... 75 

4.3.1. Organ podľa scenáristu Alfonza Bednára .................................................. 77 

4.3.2. Uhrova verzia Organa ................................................................................ 79 

4.3.3. Konfesné i nekonfesné čítanie Uhrovho Organa ....................................... 82 



   

 

 

4.4. Arizácia a perzekúcia židovského obyvateľstva vo filmoch Námestie svätej 

Alžbety a Obchod na korze .................................................................................... 85 

4.5. Filmy so židovskou tematikou v období normalizácie.......................................... 91 

4.6. Téma holokaustu v slovenských filmoch po roku 1989 ........................................ 93 

4.7 Útek z osvienčimského pekla. Analýza filmu Správa ............................................ 96 

5 OBRAZ ALEXANDRA DUBČEKA V ČESKEJ A SLOVENSKEJ 

AUDIOVIZUÁLNEJ KULTÚRE .............................................................................. 100 

5.1. Obraz Alexandra Dubčeka ako bojovníka proti kolonializmu a iniciátora 

demokratizačných reforiem ................................................................................. 100 

5.2. Dubček ako obranca slovenských národných záujmov....................................... 103 

5.3. Mediálny obraz Alexandra Dubčeka v období Pražskej jari ............................... 109 

5.4. Dubčekov mediálny obraz v období československej normalizácie ................... 110 

5.5 Román Mráz přichází z Kremlu a jeho televízna podoba .................................... 112 

5. 6. Dubčekov mýtus po Nežnej revolúcii ................................................................ 116 

5.7. Dubček ako hrdina historického seriálu České století ......................................... 121 

5.8. Od románu Ľuboša Juríka k filmu režiséra Laca Halamu ................................... 125 

5.9. Komparácia filmu Dubček s televíznym filmom Musíme se dohodnout ............ 128 

5.10. Dekonštrukcia Dubčekovho mýtu v slovenských dokumentárnych filmoch .... 130 

5.11. Demýtizujúci pohľad na Dubčeka v českej filmovej tvorbe ............................. 132 

6 ZÁVER ....................................................................................................................... 135 

OBRAZOVÁ PRÍLOHA .............................................................................................. 141 

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV ......................................................... 147 

EDIČNÁ POZNÁMKA ................................................................................................ 167 



 7 

 

ÚVOD 

 

Kinematografia je považovaná za najmladšie umenie a zároveň tiež za jednu 

z najdynamickejšie sa rozvíjajúcich oblastí kultúrneho priemyslu. Jej vznik sa zvykne 

datovať do roku 1895, keď 28. decembra bratia Lumiérovci v parížskom Grand Café 

odprezentovali verejne niekoľko krátkych filmov vďaka vynálezu kinematografu. 

V priebehu necelých sto tridsiatich rokov sa stala kinematografia významným šíriteľom 

populárnej kultúry, výrazne napomohla procesu kultúrnej globalizácie a odštartovala 

celosvetový trend panvizualizácie médií – kultúry dominancie obrazu, ktorá začala 

nahrádzať kultúru slova.  

Za spomínané časové obdobie prešlo Slovensko turbulentným politickým 

a spoločenským vývojom – bolo súčasťou rôznych štátnych útvarov, viackrát menilo 

svoje hranice, geopolitickú orientáciu i ideológiu. Pri definovaní (či redefinovaní) 

kultúrnych, ideových, národných či štátnych hodnôt sa aj naša krajina opierala 

o umelecké diela a historický žáner bol na to ideálnym nástrojom. Ako potvrdzuje Luboš 

Ptáček (2019, s. 9), práve historické umelecké žánre sú zo svojej povahy alegorické, 

keďže ukazujú minulosť, no zároveň ju interpretujú optikou prítomnosti. Hoci z hľadiska 

objemu vlastnej produkcie bola naša krajina desaťročia filmársky najmenej plodnou 

stredoeurópskou krajinou, aj na Slovensku si kinematografia (aj svojou intelektuálnou 

prístupnosťou) dokázala získať široké masy divákov. Už prvé slovenské hrané filmy mali 

ambíciu definovať korene a tradície slovenského národa a využívali pri tom žáner 

historického filmu – pracoval s ním prvý zachovaný slovenský hraný nemý film Jánošík 

(1921) i prvý slovenský zvukový film Varúj…! (1946).  

Cieľom tejto učebnice je priblížiť evolúciu relevantných kultúrotvorných 

naratívov v kontexte historického žánru v slovenskej (a okrajovo i českej) filmovej 

a televíznej tvorbe. Dôraz kladie na štyri tematické okruhy historického žánru, ktoré majú 

v slovenskej kinematografii relevantnú a historicky podmienenú tradíciu a sú zároveň 

atraktívne aj pre súčasných tvorcov:  

 

JÁNOŠÍKOVSKÝ MÝTUS V (ČESKO)SLOVENSKEJ KINEMATOGRAFII 

 

Jánošíkovský mýtus je jedným z najtypickejších slovenských mýtov ostatných dvoch 

storočí, v kontexte našej audiovizuálnej tvorby je jednoznačne najpopulárnejší. 

V kinematografii je titul Jánošík spojený s prvým slovenským hraným filmom z roku 



 8 

 

1921 režiséra Jaroslava Siakeľa, divácky i umelecky výnimočne úspešným 

československým dielom medzivojnového obdobia režiséra Martina Friča (1935) a tiež 

historicky divácky najúspešnejším hraným slovenským filmom Paľa Bielika (1962 – 

1963). Kapitola prináša okrem interpretačnej analýzy spomínaných diel a ich vzájomnej 

komparácie aj pohľad na neskoršie slovenské snímky, v ktorých už nájdeme snahu 

o dekonštrukciu jánošíkovského mýtu – parodický muzikál Pacho, hybský zbojník, 

animovaný film Zbojník Jurko Viktora Kubala a zatiaľ posledný hraný film s touto 

tematikou – snímku Kasie Adamik a Agnieszky Holland Jánošík – Pravdivá história. 

 

REFLEXIA ŽIVOTA A DIELA CYRILA A METODA V TELEVÍZNEJ, FILMOVEJ 

I INTERNETOVEJ TVORBE 

 

Táto kapitola dominantne interpretuje dve hrané filmové a televízne diela Solúnski bratia 

(1988) a Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov (2013), ale okrajovo sa zaoberá 

aj relevantnými dokumentárnymi dielami, ktoré vznikli v poslednom desaťročí a snažia 

sa o analýzu i redefiníciu cyrilo-metodského mýtu. Finálna časť práce sa venuje obrazu 

solúnskych bratov v rámci audiovizuálnych diel a seriálov uvádzaných na internetovej 

platforme, ktoré prinášajú zvyčajne menej konvenčný či subverzívny pohľad na týchto 

svätcov i obdobie Veľkej Moravy. Významným predmetom skúmania je aj interpretačná 

analýza stvárnenia historických postáv Cyrila a Metoda a ich súčasníkov v závislosti od 

obdobia, spoločenskej i politickej situácie a aj krajiny, v ktorej dielo vzniklo. Kapitola 

reflektuje tiež spoločenskú relevantnosť daných snímok a zamýšľa sa nad jej príčinami. 

 

HOLOKAUST A PERZEKÚCIA ŽIDOVSKÉHO OBYVATEĽSTVA 

V POVOJNOVEJ SLOVENSKEJ KINEMATOGRAFII 

 

Cieľom tejto kapitoly je mapovať evolúciu slovenských filmov venujúcich sa témam 

holokaustu a perzekúcie židovskej menšiny v 20. storočí. Hoci približuje široký záber 

relevantných hraných a okrajovo aj dokumentárnych filmov, ťažiskovými 

analyzovanými dielami sú hrané filmy slovenských tvorcov, v ktorých je problematika 

holokaustu výraznou témou – Organ (1964), Námestie svätej Alžbety (1965), Obchod na 

korze (1965), Nedodržaný sľub (2009) a Správa (2020). Práca sa snaží hľadať inšpiračné 

zdroje týchto filmov, skúma posuny medzi ich finálnou podobou a literárnymi predlohami 

a zamýšľa sa aj nad ich miestom v kontexte globálnej kinematografie. Kapitola práce sa 



 9 

 

tiež zaoberá príčinami absencie diel s touto tematikou v určitých obdobiach slovenských 

povojnových dejín. 

 

ALEXANDER DUBČEK AKO ÚSTREDNÁ POSTAVA AUGUSTA 1968 V HRANEJ 

FILMOVEJ A TELEVÍZNEJ TVORBE 

 

Táto kapitola sa zaoberá analýzou dominantne hraných audiovizuálnych diel, ktorých 

hlavnou postavou je vedúca osobnosť Pražskej jari Alexander Dubček. Ťažiskovými 

pasážami práce sú analýzy troch filmových diel. Prvým je britský film Invázia (1980) 

režiséra Leslie Woodheada, druhým je epizóda z televízneho seriálu České století Musíme 

se dohodnout (2014) režiséra Roberta Sedláčka a tretím je slovenský hraný film Laca 

Halamu Dubček – Krátka jar, dlhá zima (2018). Záverečná časť tejto kapitoly sa venuje 

súčasnému trendu dekonštrukcie a demýtizácie Dubčekovho obrazu v slovenskej a českej 

dokumentárnej a hranej filmovej tvorbe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10 

 

1 VYMEDZENIE PROBLEMATIKY  

 

1.1. Kultúrna identita v kontexte slovenskej audiovizuálnej kultúry 

 

Problematika odhaľovania kultúrnej identity je v posledných desaťročiach atraktívnym 

diskurzom v rámci kulturologického i umenovedného vedeckého diskurzu, no 

populárnou témou je aj v rámci umeleckej tvorby. Potreba definovania slovenskej 

národnej a zároveň regionálnej (stredoeurópskej) identity sa zintenzívnila na základe 

výrazných spoločensko-politických zmien v 90. rokoch minulého storočia. Po roku 1989 

sa Slovensko vymanilo z vplyvu sovietskeho komunistického impéria a následne v roku 

1993 získalo nezávislosť. Rozdelenie Československa nebolo vnímané len ako zavŕšenie 

slovenskej národnej emancipácie, v časti občianskej spoločnosti (i kultúrnej obce) 

vyvolalo tiež pocit frustrácie a obáv z kultúrnej i politickej izolácie. Deväťdesiate roky 

minulého storočia priniesli preto aj snahu o redefinovanie i znovuobjavovanie vzťahov 

so susednými krajinami, predovšetkým s tými, ktoré začali konštituovať stredoeurópske 

politické zoskupenie V4 –  s Českou republikou, Maďarskom a Poľskom. Ďalším 

výrazným impulzom potreby definovania slovenskej kultúrnej identity bola aj integrácia 

našej krajiny do Európskej únie v roku 2004. V slovenskej kinematografii sa v tomto 

období začína výraznejšie prejavovať trend definovať národnú identitu aj v kontexte 

transnacionality i transkulturality (Dudková, 2011, s. 7).  

Hoci pojem kultúrna identita je podľa niektorých teórií vyprázdnená kategória, 

nezlučiteľná z duchom postmoderny1, väčšina teoretikov sa zhoduje na tom, že kultúrna 

identita je to, čo je dôležité na prežitie kultúry, ale i na prežitie spoločenstva (Gažová, 

2003, s. 12). Jednotliví autori vymedzujú ako konštitutívne prvky kultúrnej identity 

viacero fenoménov – dejiny, jazyk, mýty, symboly, teritórium, relígiu, presvedčenie 

o existencii so spoločnou sumou kultúrnych vzorcov (tamže).  

Viera Gažová (tamže, s. 14) definuje tri relevantné koncepty kultúrnej identity – 

hegemoniálny, konzervatívny a emancipačný model. Hegemoniálny koncept kladie dôraz 

na pozitívny základný postoj k vlastným kultúrnym tradíciám, marginalizuje menšinové, 

resp. subkultúrne formy a smeruje k homogenizácii kultúrneho života. Konzervatívny 

 

 

 
1 Podľa Viery Gažovej (2003, s. 13) reprezentujú tento názor diela A. Mattelarta (La culture contre la 

Democratie? z roku 1983) a C. Auernheimera (Kulturelle Identität – ein gegenaukflärisches Mythos? 

z roku 1989). 



 11 

 

model odmieta každý kultúrny import a sústreďuje sa na petrifikáciu existujúcich foriem 

kultúrneho života. Takýto model je síce aj na dnešnom Slovensku atraktívny pre časť 

populistickej a xenofóbnej politickej scény, jeho realizácia v multikultúrnej krajine 

integrovanej v Európskej únii je skôr utópiou. Slovensko malo už v 90. rokoch minulého 

storočia skúsenosť s presadzovaním konzervatívneho kultúrneho modelu, hlavne počas 

vlády Vladimíra Mečiara (1994 – 1998). Nacionalistické vedenie krajiny aj so svojou 

xenofóbnou politikou však prinieslo politickú izoláciu Slovenska a bolo aj významným 

vinníkom kolapsu slovenskej filmovej tvorby.2  

Emancipačný model sa, naopak, prezentuje prostredníctvom kritického 

prehodnocovania vlastných kultúrnych tradícií, relatívnou otvorenosťou voči iným 

kultúram, no zároveň zdôvodnene odmieta penetračné snahy vnášajúce také formy 

a motívy, ktoré prekážajú reprodukcii vlastných kultúrnych hodnôt (tamže). Tento 

kultúrny model sa javí aj dve desaťročia po jeho definovaní ako najprínosnejší, overili ho 

aj dve dekády existencie našej krajiny v Európskej únii.  

Za znovuzrodenie slovenskej filmovej tvorby v tomto tisícročí môže okrem 

vzniku Audiovizuálneho fondu (2009) aj jej integrácia v európskych kinematografických 

fondoch (napr. vo fonde Rady Európy Eurimages), ktoré sú často zamerané na podporu 

filmových koprodukcií minimálne dvoch členských krajín fondu. Pre našich filmových 

tvorcov je spolupráca so zahraničnými partnermi často kľúčovou otázkou, výrazná 

väčšina slovenských filmov vzniká (predovšetkým z finančných dôvodov) v rámci 

medzinárodných koprodukcií.3 Je pochopiteľné, že medzi najtradičnejšími partnermi 

slovenských audiovizuálnych tvorcov sú českí filmári, ktorí zohrali dôležitú úlohu už pri 

vzniku slovenskej hranej kinematografie v období Československa. Snaha tvorcov  

z týchto dvoch krajín udržiavať spoločný česko-slovenský filmový trh nie je iba vecou 

tradície či nostalgie, ale aj pragmatickým ekonomickým rozhodnutím.  

Keďže audiovizuálne umenie sa snaží rozprávať prostredníctvom obrazov 

príbehy, atraktívnym nástrojom na odhaľovanie kultúrnej identity sú v ňom relevantné 

kultúrotvorné naratívy – mýty, rozprávky, legendy i eposy viažuce sa k histórii i kultúre 

národa, resp. regiónu. V tejto učebnici sa budeme dominantne venovať relevantným 

 

 

 
2 Stalo sa tak hlavne kvôli netransparentnej privatizácii bratislavských filmových ateliérov na Kolibe v roku 

1996.  
3 V roku 2021 Slovensko participovalo na 28 hraných filmoch (14 majoritných), až 23 z nich vzniklo 

v koprodukcii s inými krajinami, najčastejšie s Českou republikou (až 21 filmov). 



 12 

 

národným mýtom. Mýtus v pôvodnom význame označuje magické rozprávanie 

o bohoch, hrdinoch a prírodných javoch, ktoré vysvetľujú základné otázky týkajúce sa 

vzniku sveta, postavenia človeka a spoločnosti a záväznosti morálnych pravidiel. Dnes sa 

však tento pojem používa aj ako alegorické, symbolické rozprávanie a zobrazovanie ľudí 

a sveta cez pomenovanie iracionálnych vízií. V hovorovej reči sa tento význam používa 

pre jednoznačné označenie výmyslov a bludov (Mannová, 2013, s. 9). Existuje 

aj vedecký, napr. religionistický rozmer skúmania mýtov v ich vlastnom, pôvodnom 

význame, ktorý by sa dal najpriliehavejšie označiť ako „posvätná narácia“ (Kováč, 2010, 

s. 4). Podobný prístup si zvolila aj táto učebnica, ktorá bude vnímať mýtus ako ustálený 

(spoločensky zaužívaný) naratívny výklad udalostí či javov. 

Národné mýty sa navzájom svojimi štruktúrami podobajú. Frekventovane sa 

v nich pri zdôvodňovaní národnej existencie v mýtoch objavuje motív slobody 

(emancipácia od nadvlády iného národa alebo dovtedajších štruktúr), motív viery 

a náboženstva, náboženské spory (nacionalizácia kresťanstva), motív vojny (krvavé 

víťazstvá či porážky) i motív pôvodu národa (Mannová, 2013, s. 9).  

Funkcie a pôvod mýtov v spoločnosti sú dnes predmetom skúmania 

predovšetkým kultúrnej antropológie a religionistiky. Dvadsiate storočie prinieslo 

podnetnú analýzu mýtov prostredníctvom štrukturálnej metódy Clauda Lévi-Straussa  

i religionistické analýzy posvätného a profánneho Mircea Eliadeho. Nielen pre oživenie 

vedeckého diskurzu, no i pre populárnu kultúru malo mimoriadny prínos dielo 

antropológa a religionistu Josepha Campbella Tisíc tvárí hrdinu (orig. The Hero with  

a Thousand Faces). V tejto publikácii z roku 1949 Campbell spája prístupy modernej 

psychológie a komparatívnej mytológie. Jeho koncepcia mýtu úzko súvisí s metódou 

výkladu snov Carla Gustava Junga, ktorá sa vo veľkej miere opiera o symbolickú 

interpretáciu, využíva tiež Jungovu teóriu archetypov. Campbellova kniha pojednáva 

o ceste hrdinu ako archetypálnom príbehu dobrodružstva a premeny, ktorý je prítomný  

v mnohých svetových mýtických tradíciách. Publikácia Tisíc tvárí hrdinu si získala 

nečakanú popularitu aj v umeleckých kruhoch. Na sklonku 20. storočia na ňu nadviazala 

publikácia Christophera Voglera Scenáristova cesta (orig. The Writers Journey: Mythic 

Structures for Writers, 1992). Vogler zredukoval Campbellových sedemnásť etáp 

archetypálnej hrdinovej cesty na dvanásť a jungovsko-campbellovskú teóriu urobil 

prístupnejšou filmovým scenáristom i autorom rôznych príbehov – napr. románopiscom, 

dramatikom či autorom počítačových hier v mnohých krajinách sveta. Voglerova 



 13 

 

Scenáristova cesta je aj v súčasnosti vyhľadávanou učebnicou scenáristiky a tvorivého 

písania a inšpirovala vznik mnohých diel populárnej kultúry. 

Podnetný výskum kultúrotvorných naratívov prebieha už dlhodobo na pôde 

Ústavu literárnej a umeleckej komunikácie (ÚLUK). Michaela Malíčková sa na tomto 

pracovisku minimálne od roku 2009 venuje výskumu kultúrotvorných naratívov  

a špeciálne hrdinského monomýtu. V roku 2013 publikovala monografiu Upír ako maska 

inakosti. Od netvora k civilizovaným ochrancom ľudskosti o premenách upírskeho mýtu. 

V roku 2017 bola editorkou a spoluautorkou publikácie Obrazy hrdinu v kultúrnej 

pamäti, ktorá na platforme (nielen) populárnej kultúry v rámci rôznych médií 

prehodnocuje, reintepretuje novodobé podoby hrdinu a hrdinstva. Prepojeniu 

arcinaratívov s populárnou kultúrou sa v súčasnosti v ÚLUK venuje aj Martin Boszorád, 

napr. v publikácii Od arcitextu k pop-textu (a vice versa) z roku 2022.   

Pred vyše desaťročím sa v ÚLUK z podnetu Mariany Čechovej v spolupráci 

s Ľubomírom Plesníkom a Nikolou Danišovou začala formovať nová literárnovedná/ 

umenovedná subdisciplína – arcitextuálna tematológia nadväzujúca na koncepčno-

metodologickú tradíciu Nitrianskej školy4 – teda na koncept pragmatickej estetiky. Na 

rozdiel od recepčnej poetiky, ktorá sa sústreďuje na výrazovosť diela, arcitexuálnu 

tematológiu nezaujíma akosť diela, ale motivická, tematická rovina, naratologické 

invarianty. Arcitextuálna tematológia obracia pozornosť na literárnovedný výskum témy 

starobylých kultúrotvorných naratívov (arcinaratív/arcitext), ako sú rozprávky, mýty, 

eposy, náboženské texty a pod. Cieľom interdisciplinárne zameranej arcitextuálnej 

tematológie je pojmovo obsiahnuť a interpretačne uchopiť existenciálne stratégie 

tematicky ikonizované vo fikčných svetoch (Danišová, 2020, s. 100). 

V súvislosti s Kabinetom literárnej komunikácie, resp. s nástupníckym Ústavom 

literárnej a umeleckej komunikácie, je potrebné spomenúť dvoch jeho niekdajších 

pracovníkov, ktorí sa výrazne venovali problematike národnej identity i vzťahu kultúry 

a umenia. Jedným z nich bol Peter Liba, ktorý sa autorsky podieľal na tvorbe významných 

publikačných výstupov Kabinetu literárnej komunikácie (Pojmoslovie literárnej 

komunikácie, Pojmoslovie literárno-múzejnej komunikácie a i.). Po roku 1989 sa 

 

 

 
4 Organizačným a personálnym centrom metodologického prístupu označovaného ako Nitrianska škola bol 

Kabinet literárnej komunikácie pri Pedagogickej fakulte v Nitre založený v roku 1967. K jeho 

zakladateľom patrili František Miko, Anton Popovič, Pavol Plutko, Ján Kopál a Štefan Knotek, v roku 

1969 sa k nim pridal Tibor Žilka. Od roku 1994 sa stal nástupcom tejto vedeckej inštitúcie Ústav literárnej 

a umeleckej komunikácie. 



 14 

 

k Libovej literárnovednej orientácii pridružil aj záujem o filozoficko-sociologické  

i kulturologické otázky (napr. Literatúra a folklór, Literatúra/kultúra a i.). 

V 90. rokoch pôsobil v Ústave literárnej a umeleckej komunikácie Vincent Šabík. 

Tento významný literárny vedec, estetik a kulturológ sa venoval problematike identity 

napr. v publikácii Národná kultúra ako rezonančný priestor (2015). Rozvíja v nej aj tézu, 

že národná kultúra je fenomén eminentne európsky. Na príklade slovenskej literatúry 

Šabík prezentuje názor, že multikulturalizmus by mal napomáhať spolupráci kultúr a nie 

pohlcovať národnú kultúru.  

 

1.2. Úvod do štúdia historického filmu 

 

Reflexia slovenskej identity sa v audiovizuálnej kultúre realizuje často návratmi do 

minulosti (Dudková, 2011, s. 22) a prostredníctvom žánru historického filmu. Historický 

film je považovaný za jeden z najzložitejšie definovateľných žánrov. K tomuto názoru 

dospel aj slovenský filmológ Martin Ciel, ktorý sa napriek tomu pokúsil o jeho definíciu. 

Keďže žáner je spôsob pohľadu na skutočnosť (a tomu sa podriaďuje kompozícia diela), 

historický film je reflexiou súčasnej reality cez minulosť na základe interpretačnej osnovy 

konštruovanej z historických faktov. Z minulosti však čerpajú aj iné žánre (napr. 

rozprávka či western), takže k tejto definícii je potrebné dodať, že v tomto žánri historické 

fakty podmieňujú dramatický konflikt (Ciel, 1992, s. 88). Ciel následne prízvukuje, že 

historický film hovorí viac a presnejšie o dobe, v ktorej bol nakrútený, ako o dobe, 

z ktorej čerpal námet (tamže).  

Vnímanie hraného historického filmu dominantne ako výpovede o dobe, v ktorej 

bol vyrobený, bolo desaťročia medzi filmológmi a historikmi bežným postojom. 

V poslednom období silnejú tendencie chápať ho aj ako zobrazenie minulosti. Americký 

historik Hayden White vo svojej knihe Historiography and Historiophoty odkazuje 

konzervatívnym kolegom, ktorí si nedokážu „vedeckosť“ predstaviť bez písaného textu, 

toto: „Každá písaná história je produktom presne rovnakých postupov zostručnenia, 

nahradenia, znázornenia, aké sa používajú v produkcii filmovej reprezentácie“ (White, 

In Kopal, 2016, s. 377). V súčasnosti sa asi najsystematickejšie venuje skúmaniu 

„filmových dejín“ (v priamej súvislosti s premenami a interpretáciou historiografie) 

americký historik Robert Rosenstone. Autor publikácie History on Film tvrdí, že 

historické filmy prehovárajú metaforickým a symbolickým jazykom, ktorý vytvára sled 

blízkych či možných variácií doslovnej histórie. Filmy tak poskytujú komplikovanú 



 15 

 

a dôležitú víziu minulosti a vyvolávajú také druhy otázok, o ktoré sa zaujímajú tiež 

klasickí historici. Rosenstone sa preto nezameriava v historických filmoch na 

overiteľnosť jednotlivých faktov, ale na to, či celkový portrét, resp. vízia hovoria niečo 

zmysluplného a dôležitého o našej minulosti. Vizuálne metafory sú vo filme jedným so 

spôsobov, ako toto médium vyjadruje a komentuje minulosť (Rosenstone, 2018, s. 56 – 

57). Rosenstone vychádza z postmodernej (postštrukturalistickej) koncepcie dejín, podľa 

ktorej klasickí historici nepopisujú históriu objektívne, ale na základe ideologických 

a politických programov ju zasadzujú do naratívnych celkov. Ich podobu neurčujú 

objektívne, ale lingvistické pravidlá. Snahou postmodernej histórie je tieto pravidlá 

zviditeľniť a zakomponovať ich do historických výpovedí (Ptáček, 2019, s. 17). 

K metodologickým východiskám Roberta Rosenstonea sa hlási aj práca českého 

filmológa Luboša Ptáčka Umění mezi alegorií a ideologií, ktorá sa venuje reprezentácii 

histórie v českom historickom filme a televíznom seriáli. Jedným zo zásadných cieľov 

tejto monografie je komparovať a interpretovať, akým spôsobom je prezentovaná história 

a akú má tento konkrétny spôsob reprezentácie vplyv na súčasnú perspektívu (ideovú, 

umeleckú, individuálnu), v ktorej je rozprávaný (tamže, s. 21).  

Teoretický rámec Ptáčkovej publikácie pracuje s dvoma zásadnými pojmami – 

ideológiou a alegóriou. Ideológiu vníma Ptáček v neutrálnom pohľade ako sústavu 

nástrojov, ideí a postojov súvisiacich s podmienkami existencie konkrétnej sociálnej 

skupiny. Pri tomto pojme vychádza z koncepcie amerického politológa Andrewa 

Heywooda, ktorý sa v publikácii Political Ideologies venuje popisu základných prvkov 

jednotlivých ideologických systémov (liberalizmus, konzervativizmus, socializmus, 

nacionalizmus, fašizmus, anarchizmus, feminizmus, enviromentalizmus) (tamže, s. 12 – 

13).  

Pri pojme alegória Ptáček nadväzuje na dielo amerického literárneho vedca 

Angusa Fletchera, ktorý chápe alegóriu ako rituálne-mytologický akt a alegorizácia má 

podobnú úlohu ako obsesívne konanie kompulzívnej osoby, ktorá spočíva v opakovaní 

niektorých úkonov s cieľom zbaviť sa strachu a obáv. Podľa Fletcherovho konceptu 

historické témy so symbolmi a alegóriami pomáhajú príjemcom zbaviť sa obáv 

z prítomnosti a budúcnosti (Fletcher, 1970, s. 285).  

Fletcher prezentuje názor, že funkciu alegorického činiteľa v žánri historického 

filmu plnia na jednej strane protagonisti, na druhej strane historické udalosti, ktoré sú 

prezentované tak, že majú charakter jedinečnej udalosti, no zároveň je zdôraznená ich 

univerzálna nadčasová povaha (tamže, s. 26). Ptáček takúto charakteristiku dopĺňa: 



 16 

 

„Alegorizované javy sa regrutujú z oblasti aktuálnych spoločensko-politických javov 

alebo mieria k postihnutiu nadčasových javov, ktoré sú univerzálne v rámci celej 

kultúrnej epochy. Pre pochopenie významov prvej skupiny je nutné poznať kultúrno-

politický kontext alegorizovaného javu. Tento typ, ak nemá alegorizovaný jav v ďalšej 

rovine, rýchlo zastaráva“ (Ptáček, 2019, s. 16). 

Ptáček sa venuje aj problematike viacnásobného alegorického čítania, ktoré sa 

objavuje aj v českých filmoch. Film Otakara Vávru Kladivo na čarodějnice (1969), ktorý 

zachytáva čarodejnícke procesy v rokoch 1678 – 1695, sa dá dekódovať ako alegória 

politických procesov v 50. rokoch minulého storočia, ale tiež alegória československej 

spoločnosti po invázii v auguste roku 1968 (tamže, s. 17). 

 

1.3. Reflexia historického filmu a filmovej histórie v Čechách a na Slovensku 

 

V Čechách prejavili historici výraznejší záujem o filmové umenie na prelome 80. a 90. 

rokov minulého storočia.5 Vlna záujmu však čoskoro opadla aj z dôvodu, že po roku 1993 

zanikol Filmový sborník historický editora Ivana Klimeša vychádzajúci od roku 1988. 

K oživeniu tohto záujmu došlo až v rokoch 2004 – 2005, keď popri komplexných 

rozboroch určitého diela začali vychádzať práce zaoberajúce sa kultúrnou politikou, 

výrobnou a distribučnou praxou, recepciou, cenzúrou a inštitúciami kinematografie 

(Kopal, 2016, s. 374 – 375). 

Výrazným počinom mapujúcom československé a české historické filmy 

a televízne seriály je česká knižná séria Film a dějiny editora Petra Kopala (raz aj 

v spolupráci s Lubošom Ptáčkom), ktorá vychádza od roku 2005 a v roku 2023 sa dočkala 

svojho ôsmeho pokračovania. Ide o zborníky príspevkov českých (a niekoľkých 

slovenských) filmológov venujúce sa relevantným témam, resp. historicko-ideologickým 

obdobiam viažucim sa k tomuto žánru. Samotné podtituly niektorých častí tejto edície 

prezrádzajú, akou ideologickou optikou nazerania na dejiny, resp. dobovú prítomnosť  

v hranom filme sa zaoberajú (napr. Stalinismus, Normalizace, Postkomunismus…). 

 

 

 
5 V roku 1987 v časopise Film a doba vyšiel článok publicistu Jana Jaroša K zobrazení historie ve filmu. 

Od roku 1988 do počiatku 90. rokov publikovali sériu článkov Ivan Klimeš a Jiří Rak. „Husitskými“ 

filmami sa zaoberal Petr Čorej.  

 



 17 

 

V roku 2018 vydala česká mediálna sociologička a teoretička audiovizuálnej 

kultúry Irena Rehořová publikáciu Kultúrní paměť a film. Kniha je príspevkom 

k aktuálnej debate o funkcii a statuse hraného filmu ako média kultúrne sprostredkovanej 

pamäti. Spôsob uvažovania o filmovom umení je evidentný práve v jej terminológii: 

„Kým kedysi sa vravelo prevažne o vzťahu filmu a histórie (prípadne dejín), dnes pojem 

histórie zvyčajne nahrádza koncept pamäti. Zmena naznačuje, že dôraz je presunutý 

z poznávania minulosti na jej aktualizáciu v prítomnosti, na vytváranie väzby medzi 

minulosťou a súčasnosťou“ (Řehořová, 2018, s. 16).  

Na Slovensku síce doposiaľ nevznikla monografia venovaná výlučne žánru 

historického filmu, no už od pádu komunistického režimu v roku 1989 (a následne vzniku 

Slovenskej republiky v roku 1993) je tu evidentná intenzívna snaha mnohých domácich 

filmológov, sociológov, historikov, estetikov i filozofov reflektovať filmové médium 

a filmovú kultúru ako zdroj kultúrnej pamäte, národnej identity, mýtov a legiend o našich 

predkoch, ale i o charaktere i špecifikách súčasnej slovenskej spoločnosti. Relatívne 

mladá a skromná slovenská kinematografia (v porovnaní s okolitými národnými 

kinematografiami i globálnou audiovizuálnou filmovou tvorbou) sa dlhodobo javí ako 

atraktívna platforma pre definovanie, resp. redefinovanie identity i poslania mladého 

a malého národa.  

Úsilie komplexne zmapovať slovenskú filmovú kultúru (vrátane relevantných 

historických filmov) i s jej rôznymi ideologickými vplyvmi sa odrazilo už v 90. rokoch 

minulého storočia v publikáciách Petra Mihálika Vznik slovenskej národnej 

kinematografie (1994) a Jeleny Paštékovej a Václava Maceka Dejiny slovenskej 

kinematografie (1997), ktorá sa v roku 2016 dočkala aj upravenej reedície. Aj relatívne 

neveľký objem slovenskej hranej filmovej tvorby vytvorený v politicky turbulentnom 

období 20. storočia umožnil vznik komplexných a zároveň analyticky podrobných 

a nasýtených prác reflektujúcich slovenskú národnú kinematografiu.  

V 21. storočí sa koreňom slovenskej filmovej kultúry programovo venuje Petra 

Hanáková (napr. v monografiách Paľo Bielik a slovenská filmová kultúra a Máme svoj 

film!). Túto tému mapuje aj česko-slovenský zborník Stopy začiatkov z 20. ročníka českej 

a slovenskej filmologickej konferencie, ktorá bola poctou k storočnici vzniku prvého 



 18 

 

zachovaného slovenského filmu Jánošík a zároveň zrodu slovenskej kinematografie.6 

K tomuto výročiu vydal Slovenský filmový ústav aj zborník Jánošík a 100 rokov 

slovenskej filmovej kultúry, ktorý okrem jánošíkovského mýtu v našej kultúre skúma aj 

ideu a pôvod slovenskej národnej kinematografie. V posledných rokoch neustáva trend 

mapovať reflexiu našich významných historických období (publikácia Slovenský štát vo 

filme od Evy Filovej a Evy Vžentekovej), prípadne vplyv dobovej spoločenskej situácie 

na charakter filmovej či televíznej tvorby (monografie Slovenský film v ére 

transkulturality a Zmena bez zmeny. Podoby slovenskej televíznej hranej tvorby 1990 – 

1993 Jany Dudkovej). Ideologický a politický vplyv na charakter slovenských filmových 

a televíznych diel je zmapovaný aj v monografiách popredného filmového historika 

a teoretika Václava Maceka, venujúcich sa profilom popredných slovenských režisérov 

2. polovice 20. storočia (Elo Havetta, Štefan Uher, Dušan Hanák, Ján Kadár).  

V roku 2017 boli na Slovensku vydané aj dve publikácie tematizujúce 

problematiku propagandy a cenzúry vo filme – Film a politika (Ideológia a propaganda 

v slovenskom filme 1939 – 1989) Martina Ciela a Cenzúra a dokumentárny film po roku 

1989 Martina Palúcha. Obe reflektujú mocenské zásahy a ideologické vplyvy v tvorbe 

slovenských audiovizuálnych diel v 20. storočí, ale (predovšetkým v Palúchovej 

publikácii) odrážajú aj aktuálne formy, trendy a stratégie mediálnej manipulácie, cenzúry 

a propagandy. 

 

1.4. Od propagandy k dekonštrukcii 

 

Pojem propaganda je dlhodobo vnímaný v negatívnych konotáciách. Súčasnému 

obyvateľovi stredoeurópskeho regiónu sa v súvislosti s týmto slovom vybaví fašistická či 

komunistická propaganda, v súčasnosti sa frekventovane spomína v súvislosti s ruskou 

inváziou na Ukrajine a manipulatívnymi a konšpiratívnymi mediálnymi aktivitami 

Putinovej vlády aj mimo územia Ruska. „‚Propagandou‘ nazývame to, čo proti nám 

nasadzuje náš nepriateľ, kým naša vlastná ‚propaganda‘ sa balí do pláštika ‚informácie‘, 

 

 

 
6 Reflexii histórie vo filme sa v rámci tradície česko-slovenských filmologických konferencií venovali aj 

niektoré predchádzajúcej ročníky, napr. v roku 2013 mala konferencia podtitul Film a kultúrna pamäť 

a zborník z nej vyšiel v roku 2014. 



 19 

 

resp. ‚publicity‘,“ zhŕňa túto tradičnú konvenciu historik Richard Taylor v knihe Filmová 

propaganda (2016, s. 19) a pripomína, že pejoratívny význam tohto pojmu je historický.7  

Pre potreby odborného výskumu je však potrebné pracovať s neutrálnou 

definíciou pojmu. Richard Taylor sa o ňu pokúša takto: „,Propaganda‘ sa zaoberá 

prenosom ideí a/alebo hodnôt od jedného človeka alebo skupiny ľudí k inému. Zatiaľ čo 

propagácia je čin, ,propaganda‘ je činnosť“ (tamže, s. 20). Následne dopĺňa túto definíciu 

s vymedzením, že propaganda je úmyselné konanie a snaží sa tiež vymedziť hranicu 

medzi propagandou a informáciou či vzdelávaním. Opiera sa pri tom o citát z knihy 

Techniques of Persuasion: From Propaganda to Brainwashing od Jamesa A. C. Browna, 

že kým vzdelávanie učí ľudí, ako myslieť, tak propaganda učí, čo si myslieť (tamže,           

s. 27). 

Propaganda je konvenčne vnímaná ako nástroj ideológie. Martin Ciel používa pre 

filmovú propagandu aj synonymum ideologizácia obrazov (2017, s. 13). Práve film má 

schopnosť výraznej sugescie a emocionálneho pôsobenia na diváka, ktoré je pre 

propagandu nevyhnutné. Pohyblivé obrazy majú tiež schopnosť simulovať realitu 

a navodzovať dojem autenticity. Martin Ciel pripomína, že (filmové) obrazy, podobne 

ako naše vedomie, trpia apoféniou a kognitívnou disonaciou. Apofénia je presvedčenie, 

že vzájomne nesúvisiace javy sú nejako spojené a nesú význam. Kognitívna disonancia 

je ignorovanie takých faktov, ktoré sa nezlučujú s našimi predstavami alebo im 

nevyhovujú. Takýto prístup je príznačný pre kinematografie totalitných režimov 

a diktatúr (tamže, s. 12). 

Významní predstavitelia komunistickej či fašistickej ideológie si uvedomovali 

benefity filmu pri získavaní stúpencov a propaganda práve týchto ideológií je v rámci 

filmového umenia najčastejšie reflektovaná8. Aj slovenská kinematografia bola 

historicky najfrekventovanejšie využívaná práve fašistickou a komunistickou ideológiou. 

Dokumentárna filmová tvorba sa u nás formovala v období prvej Slovenskej republiky 

a jedným z jej cieľov bolo slúžiť ideologickým a národným záujmom tohto pro-

fašistického a rasistického štátneho útvaru. Rozvoj nášho hraného filmu je zas poznačený 

nástupom komunistickej diktatúry v roku 1948. S výnimkou krátkych „liberálnejších“ 

 

 

 
7 Najrannejšia definícia tohto slova z roku 1842 je takáto „Slovo propaganda, odvodené od názvu známeho 

pápežského úradu Sacra congregatio de propaganda fide (Svätá kongregácia pre šírenie viery), sa 

v modernom politickom jazyku používa ako výčitka tajným spoločnostiam, ktoré väčšina vlád prijíma 

s hrôzou a odporom“ (Taylor, 2016, s. 322). 
8 Venujú sa jej aj spomínané diela Richarda Taylora (2016) i Martina Ciela (2017). 



 20 

 

periód (napr.   v druhej polovici 60. rokov i na sklonku 80. rokov) bola až do Nežnej 

revolúcie v roku 1989 výrazným nástrojom mocenských a ideologických záujmov 

Komunistickej strany Československa. Po páde komunistického režimu sa tu opäť 

objavili snahy audiovizuálnu tvorbu využiť v prospech národnoštátnych (resp. 

nacionalistických) myšlienok. Tvorcovia svojimi filmami nemusia tlmočiť ideologické 

stanoviská pod vplyvom diktatúr či záujmu producenta, môže ísť čisto o prejav osobného 

postoja. Niektorí filmári sa svojimi dielami hlásia ku kresťanským postojom, iní zas tieto 

postoje podrobujú kritike, aj na Slovensku v súčasnosti sledujeme výraznejší trend queer 

filmov.9 Ako postrehol anglický spisovateľ a filozof Aldous Huxley, propagandistické 

posolstvo neúčinkuje na každého rovnako intenzívne, účinnosť propagandy sa odvíja aj 

od hodnotového nastavenia konkrétneho jednotlivca: „Politická a náboženská 

propaganda pôsobí, ako sa zdá, iba na tých, ktorí sú už sčasti, alebo úplne presvedčení 

o jej pravde (…) Beh dejín nie je priamočiary, pretože muži a ženy väčšinou nevydržia 

príliš dlho vyznávať rovnaké myšlienky a názory. Propaganda dáva silu a smerovanie už 

sformovaným hnutiam reagujúcim na nálady a túžby národa, no nevie takéto hnutie sama 

vytvoriť. Propagandista je človek, ktorý usmerňuje už existujúci prúd. V pôde, kde nie je 

voda, kope zbytočne“ (Huxley, In Taylor, 2016, s. 24). 

Angus Fletcher vníma alegóriu ako prirodzené zrkadlo ideológie: „V jadre každej 

alegórie sa dá odhaliť konflikt autorít. Jeden ideál sa postaví proti druhému, jeho opaku: 

ide o známu propagandistickú funkciu režimu: konzervatívna satirická funkcia a zároveň 

didaktická funkcia… Hierarchia nie je len systémom určujúcim ľuďom ich ,správne 

miesto‘, pokračuje hlbšie a vraví im, kde je ich legitímna moc. Akákoľvek hierarchia musí 

vyvolať ostré emotívne reakcie voči tejto moci. Sme teda schopní popísať režim  

z dynamického hľadiska. Alegórie sú menej frekventovane nudnými systémami, za ktoré 

sa považujú, sú skôr symbolickými bojmi o moc“ (Fletcher, 1970, s. 23). Alegórie boli 

dlho v područí majoritných ideologických systémov, v 20. storočí sa postupne dostávajú 

do opozície k oficiálnym ideológiám a stávajú sa nástrojom subverzívnej kritiky.  

V prípade totalitných režimov ide o spôsob, ako aspoň čiastočne obísť cenzúru. Takúto 

významovú schizofréniu objavíme napríklad pri čítaní postavy Jánošíka v rovnomennom 

dvojdielnom filme Paľa Bielika z rokov 1962 – 1963. Jánošík v divácky najúspešnejšom 

 

 

 
9 Netreba zabudnúť, že mnohé filmové diela vychádzajú v ústrety očakávaniu masového publika, lokálni 

tvorcovia neskrývajú ambíciu osloviť globálne publikum a prispôsobujú tomu nielen formu rozprávania, 

ale aj samotnú tému diela. 



 21 

 

slovenskom filme sa dá interpretovať v súlade v dobovou ideológiou ako archetyp 

bojovníka voči feudalizmu a sociálnej nerovnosti, zároveň je to jasne čitateľný rebel proti 

nespravodlivému establišmentu a odporca akéhokoľvek útlaku, takže dobový divák 

mohol zbojníka z 18. storočia vnímať aj ako symbol odporu voči komunistickej vláde  

v Československu.  

Kým počas vlád totalitných ideológií a diktatúr sa snažil štát (aj cenzorskými 

zásahmi) potláčať subverzívne čítanie zideologizovaných alegórií, v súčasnej 

demokratickej spoločnosti je bežným javom, že historické postavy a deje sa podrobujú 

kritickému čítaniu. Trendom filmových diel pracujúcich s historickými motívmi 

a odkazmi je búranie mýtov, snaha vyhnúť sa ideologickým stanoviskám a často aj trend 

nechať interpretáciu historických prvkov na diváka. Aj v slovenských dejinách máme 

hrdinov, vodcov i tragické postavy, ktorých historický význam sa prehodnocuje. Na 

filmovom plátne sa kritickému čítaniu v poslednom období podrobil nielen Juraj Jánošík, 

ale aj Alžbeta Báthory, Milan Rastislav Štefánik či Alexander Dubček.  

Viacerí filmoví tvorcovia využívajú pri reflexii histórie postupy filozofickej 

dekonštrukcie. Postrehol to Luboš Ptáček v súvislosti s analýzou seriálu České století 

režiséra Roberta Sedláčka, ktorý ponúka nejednoznačné (zdanlivo neideologické) 

poslanie zmyslu českých dejín (Ptáček, 2019, s. 204). Dekonštrukcia je pojmom 

spájaným s teóriou francúzskeho postmoderného filozofa Jacquesa Derridu (1930 – 

2004). Podľa Derridu je dekonštrukcia analýzou tradovaných významových útvarov až 

do doby, keď budú odhalené ich skryté a potlačené predpoklady. Derrida vychádza 

z Husserlovej fenomenológie a zmieňuje jeho neredukovateľnú diferenciu medzi aktami 

a názornými obsahmi na jednej strane a aktami a signifikantnými obsahmi na strane 

druhej (tamže, s. 204). „Prednášky k femonenológii vnútorného časového vedomia majú 

ako celok svojím základom radikálnu diskontinuitu medzi názornou prezentáciou 

a ,reprezentáciou symbolickou, ktorá predmet nielen reprezentuje prázdne, ale 

reprezentuje ho tiež prostredníctvom znakov či obrazov.‘ V Ideách I čítame, že: ,medzi 

vnemom na jednej strane a symbolickou reprezentáciou je priepastný rozdiel v podstate‘“ 

(Derrida, 1993, s. 141). 

Derridov dekonštruktivizmus považuje popredný slovenský semiotik Tibor Žilka 

za revíziu striktnej dichotómie medzi synchróniou a diachróniou, obsahom a formou 

a možno ho považovať za teóriu postulovanú pre súčasné i prognostické tendencie vývoja 

umenia. Nejde pritom o totálne negovanie štruktúry, skôr o „znovučítanie“, 

„preverovanie“ istých pojmov a postupov, zdanlivo stabilných a nemenných prvkov 



 22 

 

samej štruktúry (Žilka, 2006, s. 26). Subverzia, spochybňovanie je pre Tibora Žilku (popri 

intertextualite) výrazným znakom postmoderného umenia: „Veľkou postmodernou témou 

sa stáva subverzívny spôsob vyrovnávania sa s minulosťou, s tým, čo inklinovalo 

k poriadku (tamže, s. 19). Subverzia historickej prózy (historizmu) súvisí 

s postkolonializmom v svetovom meradle a ide pritom o znovu-písanie histórie na spôsob 

podvracania oficiálnych verzií a vžitých kánonov“ (tamže, s. 21). V podobnom duchu sa 

o subverzívnych a dekonštrukčných trendoch v postmodernej literatúre vyjadruje aj 

česko-kanadský lingvista Lubomír Doležel: „Všetky postmoderné prepisy premiestňujú, 

prehodnocujú pôvodný svet klasika. Toto prepracovanie je nepochybne motivované 

politickými faktormi v širokom, postmodernom zmysle slova“ (Doležel, 2003, s. 202 – 

203). Doležel zároveň dodáva, že postmoderné prepisy sú zároveň výzvou kánonickému 

svetu pôvodného diela prostredníctvom konštrukcie nového, „alternatívneho fikčného 

sveta“ (tamže). Tieto prepisy neskrývajú svoje väzby s originálom, pomáhajú udržiavať 

odkaz pôvodného diela (pretextu) vo verejnom diskurze. Ako tvrdí popredná kanadská 

teoretička postmoderného umenia a adaptológie Linda Hutcheonová, postmoderná irónia 

„znamená rozchod s minulosťou, ale jej intertextuálna ozvena zároveň znovu utvrdzuje… 

spojenie s minulosťou“ (Hutcheonová, In Doležel, 2003, s. 202). 

Pre postmodernizmus je typická možnosť rôzneho, často protichodného 

kódovania umeleckého textu. V globálnej kinematografii sa takýto druh sofistikovaných 

diel presadil vo výraznejšom meradle až na prelome 80. a 90. rokov minulého storočia 

vďaka oceňovaným a populárnym dielam režisérov Pedra Almodóvara, Davida Lyncha, 

bratov Coenovcov, Quentina Tarantina či Roberta Rodrigueza. Protichodné kódovanie  

a čítanie nájdeme i vo výrazne skorších dielach. V českej kinematografii bol 

priekopníkom a majstrom dvojitého, resp. rozporného kódovania režisér Martin Frič, 

ktorý stál pri zrode českej filmovej žánrovej paródie.10 Vo filme Pytlákova schovanka 

aneb Šlechetný milionář z roku 1949 parodoval populárne žánrové filmy (prevažne 

melodrámy) z medzivojnového Československa (okrajovo i populárne zahraničné diela), 

zároveň v ňom miestami skĺzaval k pastišu, teda k obdivnej napodobenine často 

absurdnej a naivnej filmovej tvorby predchádzajúcich dekád. Pri skúšobnej projekcii tejto 

sofistikovanej paródie sa publikum rozdelilo na tých, ktorí film zobrali vážne, a na tých, 

 

 

 
10   Prvá česká žánrová paródia režiséra Martina Friča má názov Ťěžký život dobrodruha z roku 1941, prvky 

paródie ako výrazového prostriedku však nájdeme už v jeho satirickej komédii Hej rup! z roku 1934. 



 23 

 

ktorí postrehli zosmiešnenie klasických melodrám a iróniu.11 Frič ako milovník a tvorca 

populárnych žánrových filmov inšpirovaných zahraničnými modelmi a zároveň aj tvorca 

umelecky hodnotných diel čerpajúcich z tradičnej lokálnej kultúry (napr. Jánošík, 

Hordubalové, Varúj…!, Čapkovy povídky) sa v tomto diele pokúsil o vytvorenie divácky 

úspešného žánrového diela, ktoré v sebe nesie aj sebairóniu a kritickú reflexiu. Film 

z roku 1949 využíva metódu dekonštrukcie melodramatického žánru, odhaľuje aj 

formami hyperbolizácie a persifláže jeho rôzne aspekty, ktoré môžeme interpretovať 

(v závislosti od našej skúsenosti) v pozitívnom či negatívnom duchu. Možnosť 

protikladnej, schizofrenickej recepcie Fričovej „čudnej paródie“ môžeme vnímať aj ako 

typický znak populárnej kultúry. Tú definuje John Fiske vo svojej knihe Understanding 

Popular Culture ako miesto protikladov, odmietania podriadenia sa štruktúram 

dominancie a neustáleho boja o významy: „Populárne čítanie je vždy rozporné. Musí 

zahŕňať to, čo odoláva, aj bezprostredný odpor voči tomu. To je dôvod, prečo je 

populárna kultúra taký neuchopiteľný pojem: nemôže byť pevne zafixovaná vo svojich 

textoch alebo vo svojich čitateľoch (…) Populárna sa nachádza v praktikách, nie 

v textoch či čitateľoch, hoci takéto praktiky sú často najaktívnejšie v momentoch 

interakcie čitateľ – text“ (Fiske, 1989, s. 45). 

 

1.5. Literatúra a film 

 

Pri analýze a interpretácii filmov historického žánru sa, pochopiteľne, nemôžeme vyhnúť 

problematike intertextuality a intermediality a v rámci týchto oblastí predovšetkým 

výskumu vzťahu literatúry a filmu. Väčšina historických filmov má korene v literatúre, 

prípadne v dráme, frekventovane čerpá naratívne motívy či už z umeleckej fikcie, ale aj 

z literatúry faktu. Takéto diela môžeme považovať za filmové adaptácie. Slovenská 

filmologička Jelena Paštéková upozorňuje, že adaptácie nie sú samostatným žánrom, hoci 

sprevádzajú celé dejiny kinematografie. Realizujú sa v rámci existujúcich žánrov filmu, 

ktorým sa plne podriaďujú (Paštéková, 1992, s. 30).  

Literárne adaptácie sú podľa Lexikónu teórie literatúry a kultúry chápané ako 

transformácia „textového systému z jedného znakového systému do druhého, a tak 

 

 

 
11 40 percent divákov skúšobnej projekcie zobralo tento film vážne a pozastavovalo sa nad tým, že niektorí 

ľudia sa pri projekcii smiali, ďalších 40 percent divákov sa vyjadrilo, že film zosmiešňuje krásne staré 

filmy a mal by sa zakázať (pozri Timko, 2015, s. 118). 



 24 

 

vytvárajú mezi dvoma umelecky rovnocennými, no štruktúrne špecifickými (…) médiami 

vzťah konvergencie, nie konkurencie (…)“ (Nünning, 2006, s. 452). Podľa tejto definície 

by však napríklad paródie umeleckých diel nemali patriť medzi adaptácie, Linda 

Hutcheonová vo svojej knihe Teória adaptácie však aj paródie považuje za podskupinu 

adaptácií, bez ohľadu na zmenu média (Hutcheonová, 2012, s. 175). 

Pre Lindu Hutcheonovú je adaptácia opakovaním, no opakovaním bez replikácie. 

Za aktom adaptácie je skrytých mnoho zámerov: nabádajú konzumovať a vymazať 

spomienky na adaptovaný text alebo vzdať poctu predlohe jej kopírovaním. Adaptácie 

môžu byť oidipovsky závistlivé a zároveň plné úcty voči predlohe (tamže, 2012, s. 23). 

Podobný názor má aj Tibor Žilka, podľa ktorého sa adaptované dielo vždy nachádza na 

rozhraní medzi pôvodným dielom a novým textom a na jeho tvorbe sa podieľajú dva 

princípy: tvorivý a reprodukujúci (Žilka, 2011, s. 24). 

Pojem literárnej adaptácie nadväzuje na pojem dialogickosť od ruského 

literárneho vedca Michaila M. Bachtina. Ten v práci Problémy Dostojevského tvorby 

(1929, rozšírená verzia 1963) a ďalších štúdiách prezentoval koncepciu románu ako 

zložitej, otvorenej a dosiaľ nesformovanej žánrovej štruktúry. Východiskom jeho 

analytického prístupu k umeleckému textu je multiperspektívna narácia ako dynamická 

polemika (dialóg) viacerých rečových, hodnotových a svetonázorových rovín textu. Na 

rozdiel od jednohlasného (monologického) románu (realistické novely a romány 19. 

storočia) autor tu nie je dominantným, ale iba jedným z mnohých hlasov sémantickej 

štruktúry diela (Paštéková, Dialogickosť, In Hyperlexikón literárnovedných pojmov).  

V neskorších prácach sa Bachtin posunul od teórie románu k problematike dialógu textov 

(intertextovosti), kde naňho v 70. a 80. rokoch minulého storočia nadviazali najmä Julia 

Kristeva a Tzvetan Todorov vo svojich teóriách intertextovosti.  

Diskusie o filmových adaptáciách prebiehali už pred druhou svetovou vojnou 

a dlhú dobu boli posudzované z hľadiska axiómu, ktorý vyžadoval vernosť adaptácie 

literárnej predlohe (predovšetkým vo Francúzsku a v Nemecku). Úvahy o hegemónii 

predlohy v súčasnosti nahrádza analýza recipročných vzťahov a závislostí (Nűnning, 

2006, s. 452). Slovenský umenovedec a estetik Július Pašteka už koncom 60. rokov 

minulého storočia mapoval a analyzoval teórie filmových adaptácií od popredných 

filmových teoretikov i praktikov (napr. Sigmund Kracauer, André Bazin, Béla Balázs, 

Sergej Ejzenštein) v štúdii Cesty filmu a románu (Slovenské divadlo č. 4, 1969, 

publikovanej neskôr v jeho monografii Estetické paralely umenia, 1976). Medzi prvé 

pokusy o zmapovanie využitia literárnych zdrojov v slovenskom filme patril príspevok 



 25 

 

Jeleny Paštékovej Literárne impulzy v slovenskom hranom filme v zborníku Slovenský 

hraný film 1946 – 69 (1992), komplexnejšie sa tejto téme autorka venovala v monografii 

Rozprávanie o rozprávaní (2009). Literárnym inšpiračným prameňom v dielach 

popredných slovenských tvorcov sa venoval aj Václav Macek vo vybraných kapitolách 

svojich biografických publikácií Štefan Uher (2002) a Ján Kadár (2008).  

Vzťah literatúry a filmu patrí v súčasnosti medzi podnetné témy z hľadiska 

intertextuálneho a semiotického vedeckého prístupu. V našom regióne patria medzi 

najzásadnejšie výstupy v tejto oblasti publikácie Tibora Žilku. Tento popredný slovenský 

semiotik a literárny vedec sa už od polovice 90. rokov v rámci výskumu intertextuality 

venuje aj výskumu vzťahu filmových snímok a ich literárnych predlôh. Žilka sa 

problematike intertextuality začal venovať na pôde niekdajšieho nitrianskeho Ústavu 

literárnej a umeleckej komunikácie, kde sa jeho inšpiračnými zdrojmi stal výskum teórií 

metatextu Antona Popoviča z polovice 70. rokov a teória „intertextovosti“ v diele Julie 

Kristevy Le texte du roman (1970), podľa ktorej je text permutáciou iných 

(predchádzajúcich) textov (intertextualité), lebo v priestore sa stretáva s množstvom 

výpovedí z iných textov. Od začiatku 90. rokov sa odborná tvorba Tibora Žilku ťažiskovo 

orientovala k západnej literárnej a umenovednej teórii, najmä k postštrukturalistickým 

teóriám umeleckého diela (J. Kristeva, J. Derrida, J.-F. Lyotard, G. Genette a i). Žilka 

upozorňoval na terminologickú a z nej vyplývajúcu významovú odlišnosť medzi 

slovanskou a románskou literárnou vedou a západnou, predovšetkým anglofónnou 

literárnovednou terminológiou. Aspekt metatextového nadväzovania Žilka označuje 

pojmom intertextualita. Nepoužíva termíny prototext a metatext, za základné východisko 

medzitextového nadväzovania považuje vzťah: pretext/text  → posttext. Súčasne  

s odkrývaním jednotlivých spoločných a rozdielnych významových rovín 

literárnovedných termínov nakoniec dospel  k chápaniu intertextuality v dvoch podobách: 

ako adaptačného (zjavného) alebo aluzívneho (skrytého) nadväzovania jedného 

umeleckého textu na iný text (pretext) alebo rozličných foriem citácií či kvázicitácií, 

alúzií v posttexte. 

V roku 1998 sa z iniciatívy Tibora Žilku uskutočnila v Nitre konferencia 

s medzinárodnou účasťou s názvom Intertextualita v postmodernom umení, kde sa 

medzitextové nadväzovanie už neskúmalo len v literárnom kontexte, ale aj v súvislosti      

s divadelným, výtvarným a filmovým umením. Práve vzájomný vzťah literatúry a filmu 

sa stal významnou témou mnohých Žilkových štúdií i monografií na začiatku 21. storočia. 



 26 

 

Medzi jeho najzásadnejšie výstupy v tejto oblasti patria publikácie (Post)moderná 

literatúra a film (2006) a Od intertextuality k intermedialite (2015).  

Tibor Žilka vo svojich výstupoch sformuloval teóriu o adaptačných posunoch, 

ktorá hovorí, že pri procese adaptačného nadväzovania môže dôjsť k eliminácii 

(vynechanie určitých prvkov z pretextu), adícii (rozšírenie posttextu o určité prvky), 

kontaminácii (spojenie niekoľkých prvkov z pretextu) a substitúcii (výmena jedného 

prvku pretextu za iný). Významná je však aj Žilkova kategorizácia intertextuality – 

komplexná, systémová či parciálna nadväznosť; rovnako ako vymedzenie základných 

binárnych opozícií v rámci kategórie času: historizácia – aktualizácia (modernizácia) 

a kategórie priestoru: naturalizácia – exotizácia (Žilka, 2020). 

V roku 2013 stál Tibor Žilka, ako riaditeľ Ústavu stredoeurópskych jazykov 

a kultúr Fakulty stredoeurópskych štúdií UKF v Nitre, pri vzniku medzinárodnej 

konferencie Česká literatúra a film. Zborníky z piatich ročníkov tejto konferencie od 

literárnych a filmových vedcov zo Slovenska, Čiech, Poľska, Maďarska i Ruska 

(publikované v rokoch 2014 až 2018, editor Štefan Timko) priniesli nielen podnetnú 

reflexiu vzájomných vzťahov literárneho a filmového umenia v českom kultúrnom 

prostredí, ale aj originálny pohľad na tieto diela v širšom (stredo)európskom kontexte. 

V rámci Ústavu stredoeurópskych jazykov a kultúr (ÚSJK) sa výskum vzťahu literatúry 

a filmu prehĺbil aj v rámci projektu APVV Literatúra a film v stredoeurópskom kontexte, 

ktorého ťažiskovým výstupom bol rovnomenný zborník vydaný v roku 2020 a tematické 

číslo literárneho časopisu World Literature Studies (3/2019). Tieto dva výstupy 

(editorsky pripravené Štefanom Timkom) sa zameriavali na sociálne relevantné témy 

dominujúce v stredoeurópskej filmovej adaptačnej tvorbe – tému 2. svetovej vojny 

a holokaustu a tému totalitného režimu a vzťahu jednotlivca a mocenských štruktúr. Vo 

výstupoch spomínaného projektu sa prejavila ambícia využívať Žilkovu adaptologickú 

koncepciu pri interpretáciách konkrétnych umeleckých diel, no zároveň je tu úsilie 

reflektovať ich aj v spoločensko-historickom kontexte. Kolektív pracovníkov Ústavu 

stredoeurópskych jazykov a kultúr FSŠ UKF v Nitre preukázal, že výskum adaptácií 

môže byť prostriedkom nielen pre hlbšie štúdium a propagáciu filmového umenia  

a literatúry, ale aj pre výskum histórie a identity stredoeurópskeho regiónu.  

Aktuálny výskum filmových adaptácií prebieha na pôde ÚSJK FSŠ v Nitre aj 

v súčasnosti a snaží sa priblížiť globálnym trendom. Súčasné anglofónne a frankofónne 

prístupy prehodnocujú výlučne intertextuálne orientovanú metódu skúmania adaptácií. 

V západnej Európe a Severnej Amerike sa ujal pluralistický či kontextuálny prístup 



 27 

 

k umeleckým adaptáciám, ktorý okrem literárneho diskurzu zohľadňuje aj východiská 

kultúrnych štúdií, spoločensko-historický kontext či esteticko-hodnotový kontext. 

Hlavnými predstaviteľmi západného kontextuálneho prístupu sú predovšetkým Linda 

Hutcheonová, Robert Stam a Patrick Catrysse (Mašlárová, 2019, s. 222). 

 

1.6. Ciele práce a jej metodológia 

 

Predkladaná učebnica nadväzuje na doterajší výskum Ústavu stredoeurópskych jazykov 

a kultúr, hlavne pri interpretácii filmových a literárnych diel. Východiskovou metódou 

bude interpretačná metóda, z tohto dôvodu sa bude daná problematika skúmať vďaka 

interpretácii konkrétnych filmových a literárnych diel. Učebnica zároveň nadväzuje na 

metodológiu Nitrianskej školy (predovšetkým v oblasti interpretácie umeleckého diela) 

i na tradíciu intertextuálneho pohľadu na filmové adaptácie Tibora Žilku. Rovnako chce 

nadviazať na interpretačný výskum mediálnych diel, ktorý sme prezentovali 

v predchádzajúcich monografiách Situačná komédia a jej regionálne modely (2012) 

a Zábavné populárne žánre na Slovensku (2015), kde zohrával dôležitú úlohu kultúrny, 

historický a spoločenský kontext.  

Práca sa bude zaoberať historicky a kultúrne signifikantnými témami slovenského 

(okrajovo i českého) filmu. Už v úvode práce sme vymedzili štyri tematické okruhy 

(jánošíkovský, cyrilo-metodský, dubčekovský, problematika holokaustu), ktoré dlhodobo 

priťahujú slovenských filmových tvorcov. Všetky definované témy sa dotýkajú 

slovenskej histórie a sú reprezentované zvyčajne žánrom historického filmu. Preto sa 

predkladaná práca opiera aj o výskum historického filmu a foriem zobrazenia histórie, 

ktorému sa v súčasnosti v globálnom meradle najkomplexnejšie venuje postmoderný 

historik Robert Rosenstone. Tento vedec je pre nás inšpiratívny nielen svojím 

kontextuálnym prístupom k historickým filmom, ale aj svojimi textami dotýkajúcimi sa 

stvárnenia holokaustu vo filme a snahou mapovať dominantne historické filmy stojace 

mimo hollywoodskeho hlavného prúdu. Práca nadväzuje aj na výskumy významných 

českých teoretikov historického filmu Lubomíra Kopala a Luboša Ptáčka, keďže sa tie 

rovnako dotýkajú stredoeurópskeho (prevažne česko-slovenského) historicko-

spoločenského kontextu. Ciele predkladanej práce sú v niektorých bodoch blízke cieľom 

Ptáčkovej monografie Umění mezi alegoriíí a ideologií (pozri Ptáček, 2019, s. 21):  

 



 28 

 

1. Určiť, ktoré prvky filmového diela sú nositeľmi reprezentácie histórie (postavy, témy, 

motívy, žáner a aké sú ich vzájomné vzťahy) a vyznačiť ich vzájomné vzťahy. 

2. Popísať historicko-politické pozadie, v ktorom boli analyzované filmy natáčané. 

Skúmať, ako sa vybrané prvky premieňajú v čase a v závislosti od zmeny kultúrneho 

diskurzu. 

3. Analyzovať inšpiračné zdroje a predlohy skúmaných filmov. Využiť adaptačnú teóriu 

Tibora Žilku a zistiť, ako sa prejavujú prvky predlohy vo filmovej adaptácii. Skúmať, 

ako filmové spracovanie posúva pretextovú látku a aká je funkcia jednotlivých 

adaptačných posunov (komercializácia, aktualizácia, historizácia). 

4. Preskúmať, aké funkcie majú alegórie v skúmaných filmových dielach. Do akej miery 

sú podriadené dobovej ideológii a do akej miery majú voči nej subverzívny charakter.  

5. Komparovať a interpretovať, akým spôsobom je prezentovaná história a akým 

spôsobom má tento konkrétny spôsob reprezentácie vplyv na perspektívu (ideovú, 

umeleckú, autorskú), z ktorej je rozprávaný. Overiť teóriu, či existuje trend inklinácie 

súčasných filmov k výraznejšej dekonštrukcii histórie a tradičných mýtov. 

 

V práci budú využívané tieto teoreticko-metodologické východiská: 

1. Metóda historicko-kultúrnej kontextualizácie 

- preskúmanie zásadných kultúrnych, sociálnych a historických faktorov 

tematizovaných vo filmových dielach 

- výskum, prečo práve skúmané historické témy sú atraktívne v našej kultúre 

2. Interpretačná analýza 

- preskúmanie formálnej i obsahovej stránky filmového spracovania, formy 

komunikácie s divákom  

3. Komparatívna metóda 

- identifikácia a analýza intertextuálnych tematických a kompozičných prepojení 

medzi pretextom a posttextom 

- komparácia tematicky príbuzných filmových diel 

4. Diskurzívna analýza 

- reflexia spoločensky závažných tém prostredníctvom rôznych diskurzov 

prítomných v dielach (spoločenská nerovnosť, holokaust, antiklerikalizmus, 

spiritualita, globalizácia, totalitný režim) 

Interpretačne zameraný výskum s komparatívnym prístupom má za cieľ obohatiť 

súčasný stav skúmanej problematiky o nové zistenia v oblasti kompozičnej aj obsahovej 



 29 

 

štruktúry filmových diel i ich predlôh. Nadviazaním na interpretačné a intertextuálne 

metodologické prístupy Tibora Žilku predkladaný text pokračuje v domácej tradícii 

výskumu filmových adaptácií (Nitrianska škola, ÚSJK). Spomínaný tradičný prístup 

v interpretácii filmových a literárnych diel chceme obohatiť o metódu historicko-

kultúrnej kontextualizácie. V rámci nej sa budeme snažiť interpretovať charakter 

stredoeurópskych filmových diel aj ako dôsledok istých historických udalostí a kultúrnej 

politiky jednotlivých národov. Budeme skúmať, či sú analyzované umelecké diela 

využívané primárne ako nástroj ideológie, alebo je ich dominantným zámerom 

dekonštruovať tradičné mýty.  

Interdisciplinárne motivovaným výskumom chce táto učebnica poukázať aj na 

závažné spoločenské problémy, ktoré sú v dielach prítomné (netolerancia, absencia 

rovnosti a spravodlivosti, populizmus, rasizmus), ale aj na esteticko-hodnotový aspekt 

jednotlivých diel a ich prínos pre súčasnosť. Cez filmové diela dokážeme spoznávať 

historický kontext, kultúrny kontext a identitu regiónu. Okrem teórie umenia, semiotiky 

a kulturológie môže byť práca prínosná aj pre vedné odbory ako komparatistika, história 

či politológia.  

 

 

 

 

  



 30 

 

2 JÁNOŠÍKOVSKÝ MÝTUS V (ČESKO)SLOVENSKEJ 

KINEMATOGRAFII 

 

2.1. Od ľudovej legendy k filmovému spracovaniu 

 

V kontexte strednej Európy bola slovenská kinematografia od počiatku 20. storočia 

najmenej rozvinutou podnikateľskou oblasťou. Dôvodom tohto faktu bola nízka 

urbanizácia krajiny i malý záujem miestnych podnikateľov o podporu tohto odvetvia 

zábavného priemyslu. Do roku 1918 na území dnešného Slovenska nepôsobili žiadne 

distribučné spoločnosti. Prevádzkovatelia kín boli zvyčajne maďarskej a nemeckej 

národnosti a filmy si nakupovali či požičiavali predovšetkým z Budapešti a Viedne. Ešte 

vlažnejší záujem bol na našom území o výrobu filmov. Kým v Čechách, v Poľsku 

i Maďarsku vznikali už pred 1. sv. vojnou hrané filmy pre kiná, na Slovensku sa o filmovú 

tvorbu zaujímalo len pár tvorcov. V roku 1909 pre košickú spoločnosť Uránia (filiálku 

budapeštianskej filmovej spoločnosti) nakrútil Alexander Lifka dokumentárny film 

Košické korzo na filmovom plátne. O rok neskôr Eduard Schreiber – syn majiteľa sklární 

v Lednických Rovniach – natočil krátky hraný film Únos. Tento údajne prvý slovenský 

hraný film sa však nikdy verejne nepremietal za vstupné a zachovalo sa z neho len 

niekoľko záberov. Aj po vzniku Československa v roku 1918 bolo Slovensko filmovou 

perifériou závislou od českých distribučných i produkčných spoločností. Vo výrobe 

filmových diel bol v rámci Československa jasný nepomer. Kým v Čechách sa 

v tridsiatych rokoch 20. storočia vyrábalo priemerne 40 celovečerných hraných filmov 

ročne, na Slovensku bolo do roku 1946 vyprodukovaných iba niekoľko nemých hraných 

filmov12, z ktorých sa zachoval jediný – Jánošík (1921) režiséra Jaroslava Siakeľa 

a kameramanov Daniela Siakeľa a Oldřicha Beneša. Ten vznikol predovšetkým zásluhou 

amerických Slovákov a americkej spoločnosti Tatra Film Corporation. Nemý film z roku 

1921 sa však stal zaujímavou ukážkou, ako slovenská ľudová legenda iniciovala vznik 

 

 

 
12 Medzi nezachované nemé hrané filmy nakrútené na Slovensku uvádza Peter Mihálik (1994, s. 51 – 57) 

filmy Siciliána (1921), Strídža spod hája (1922), Braček a sestrička, (1923) Čierny pondelok (1923), 

Šťastie pána Slavíka (1924), Pajácov osud (1925) a dva filmy premietané v jednom programe Trinásty – 

Bar Micoo (1925). Macek a Paštéková (2016, s. 90) spomínajú ešte tri krátke hrané filmy moravského 

režiséra Cyrila Kašpara nakrútené v Trenčíne: Výlet Pana Broučka na Mars (1922), Záhadný případ 

(1924) a Pytlácka historka (1925). 



 31 

 

mediálneho diela populárneho charakteru a neskôr inšpirovala aj úspešnejšie filmové 

diela s jánošíkovskou tematikou.  

Juraj Jánošík z Terchovej (1688 – 1713) bol historickou postavou, ktorá sa po 

svojej poprave za zbojníctvo stala inšpiráciou mýtu o spravodlivom hrdinovi. Jánošík bol 

spočiatku hrdinom slovenských ľudových povestí, neskôr sa stal témou umeleckých diel 

nielen na Slovensku, ale aj v Čechách, v Poľsku i v iných okolitých krajinách. Za prvú 

literárnu zmienku o legendárnom zbojníkovi sa považuje Znamenitá kázeň gednoho 

Kazatele za dnu hlavnjho zbognjka Jánošjka od neznámeho autora v slovenskom 

periodiku Staré nowiny liternjho uměnjv z roku 1785. Budovaniu jánošíkovského mýtu 

napomáhali v 19. storočí slovenskí básnici, prozaici i dramatici ako Pavol Jozef Šafárik, 

Ján Botto, Samo Chalupka i Jonáš Záborský. Protiľudovou i protinárodnou podobou 

textovej úpravy ľudových povestí o Jánošíkovi boli poviedky turčianskeho rodáka Karola 

Csecsotku vydávané v Budapešti (Liba, 1991, s. 77). V českom kultúrnom prostredí 

v tomto období tento mýtus spopularizoval Alois Jirásek v Starých povestiach českých 

(1894) v povesti O Jánošíkovi. 

Počiatkom 20. storočia oživila záujem o jánošikovskú tematiku dráma Janošík13 

Jiřího Mahena. Rodák z Časlavi Jiří Mahen (vlastním menom Antonín Vančura, 1882 – 

1939) sa začal zaujímať o zbojnícku problematiku už od svojho príchodu z pražských 

štúdií na Moravu v roku 1907. Významný vplyv na neho mali obrazy českého maliara 

Miloša Jiránka z cyklu Zbojníci a jeho prózy Zbojníci v knihe Dojmy a potulky z roku 

1908. Mahen bol fascinovaný romantickým zobrazením Slovenska, tajomného 

a divokého prostredia Tatier a predstavou „hôrnych chlapcov“14. Mahen sa s Jiránkom 

spriatelil a aj vďaka jeho vplyvu a radám začal zhromažďovať materiály o jánošíkovskom 

mýte, no aj historické reálie, ktoré získaval aj vďaka výletom na Slovensko. Ďalším 

Mahenovým radcom v zbojníckej problematike sa stal valašský maliar Jan Kobzáň, ktorý 

vydal knihu povestí    O zbojníkoch a pokladoch (1927) a baladu Zbojnícky testament 

(1935).  

V dráme Janošík sa Mahen podujal na realistické vykreslenie zbojníckej 

komunity a jej ústredného hrdinu. V porovnaní s povesťou o Jánošíkovi v Jiráskových 

 

 

 
13  Hrdinom tejto drámy nie je zbojník s tradičným menom Juraj Jánošík, ale Jura Janošík. Preto aj v jej 

názve absentuje diakritické znamieko – dĺžeň. 
14  Radko Pytlík v článku Mahenův vývoj k dramatu „Janošík“ v časopise Slovenská literatúra (1961, č. 1,           

s. 60) uvádza, že Jiránkovi zbojníci „pevně vyrostli ze slovenské země: v jejich mentalitě je za vnějším 

bujným veselím cosi smutného, jakási ztajená, plachá divokost“ (Pytlík, In Peňáková, 2012, s. 17). 



 32 

 

Starých povestiach českých sa Mahenov Janošík v boji s pánmi musel zaobísť bez 

rozprávkových rekvizít od „panny v bílém“ (zázračná valaška i opasok), ktoré mu 

dodávajú silu. Autenticitu drámy a pečať zbojníckeho kraja podporilo aj osem ľudových 

piesní, ktoré spieva Janošík  a zbojníci. Piesne sú síce podané v moravskom nárečí, ale 

vychádzajú zo slovenských piesní, ktoré Mahen zozbieral v kraji pod Tatrami. Janošíka 

Mahen videl nie ako romantického mýtického hrdinu, skôr ako reálneho človeka 

vzdorujúcemu spoločenskému útlaku. Popri ústrednom motíve hry – zbojníkovej pomste 

voči tyranom, ktorí umučili jeho otca, je v hre rozvíjaná aj romantická línia – Janošíkov 

vzťah k mladej Anke. O túto polosirotu má záujem aj syn liptovského zemana Šandor, no 

dievča sa napokon rozhodne vydať za robotníka Samka.  

Tragédia v piatich dejstvách si po svojej premiére v pražskom Národnom divadle 

v roku 1910 získala priazeň publika, bola uvedená na ďalších divadelných scénach  

v Čechách i na Slovensku (ba i v berlínskom divadle) a po tomto texte siahajú divadelné 

súbory aj dnes. Širokú popularitu tohto dramatického diela dokladá aj fakt, že sa stalo 

pretextom prvých dvoch filmov o Jánošíkovi – slovenského Jánošíka Jaroslava Siakeľa 

z roku 1921 a česko-slovenského filmu Martina Friča Jánošík z roku 1935. Viacero 

motívov z tejto hry objavíme i v Bielikovom dvojdielnom filmovom spracovaní z rokov 

1962 a 1963. 

 

2.2. Jánošík bratov Siakeľovcov  

 

Na myšlienku nakrúcať „drámy, veselohry, cestopisy a historické deje“ prišla skupina 

amerických Slovákov, ktorí založili v roku 1920 spoločnosť Tatra Film Corporation 

(Macek – Pašteková, 1997, s. 44). V máji 1921 prišli na Slovensko nakrúcať film Jánošík 

zástupcovia spoločnosti – Jaroslav Siakeľ v úlohe režiséra, jeho brat Daniel Siakeľ ako 

kameraman a producent Ján Závodný. Scenár tohto nemého filmu mal pôvodne napísať 

novinár Jozef Žák Marušiak podľa románu Jánošík, kapitán horských chlapcov, jeho 

búrlivý život a desná smrť (1894) od amerického Slováka Gustáva Maršalla-Petrovského. 

Siakeľovci však počas nakrúcania dostali k dispozícii len dve tretiny Marušiakovho 

scenára a pri natáčaní museli často improvizovať.15 Juraj Oničšenko, ktorý hľadal 

paralely Siakeľovho Jánošíka s románom Maršall-Petrovského, uvádza, že priamou 

 

 

 
15  Samotný Jozef Žák Marušiak neskôr odmietol, aby jeho meno figurovalo v úvodných titulkoch filmu 

(Mihálik, 1994, s. 53).   



 33 

 

inšpiráciou pre film bol iba motív „dobrej rady“ týkajúcej sa rýchleho získania peňazí na 

splatenie dlhu, ktorý v románe dáva Cerovský Lonovskému a vo filme zase barón Révay 

grófovi Šándorovi. Odporúčanie znie, aby každý poddaný zaplatil desiatok a kto 

nezaplatí, bude zbitý (2021,   s. 118). Aj podľa Petra Mihálika film obsahuje len málo 

motívov z románu a autori sa skôr inšpirovali Mahenovou hrou Janošík – hoci nie je 

zrejmé, či vedome alebo nevedome (Mihálik, 1994, s. 53). Film využíva viacero motívov 

Mahenovej drámy – Jánošíkov príchod zo seminára, smrť jeho matky a otca, vstup 

Jánošíka do zbojníckej družiny, zajatie Jánošíka pomocou podsypania hrachu, 

odmietnutie milosti na šibenici.  

Americkí Slováci vytvorili dielo, ktoré má prvky „národného“ filmu, čo sa 

prejavuje predovšetkým tematizovaním boja slovenského ľudu voči útlaku zo strany 

uhorských feudálov. Film zobrazuje predovšetkým útlak ekonomického charakteru, no 

implicitne je prítomný i motív národnostného útlaku, ktorý sa prejavuje cez maďarské 

priezviská bezcitných a tyranských pánov (gróf Šándor, barón Révay). Národný akcent 

zvýrazňujú aj texty slovenských ľudových piesní v medzititulkoch.  

Inú ideologickú rovinu filmu reprezentuje kladná postava terchovského farára, 

ktorý ponúkne úkryt Aničke pred grófom Šándorom, až kým nie je (pri jej ochrane) 

zavraždený podnapitým vojakom. Kňaz medzitým prerozdeľuje nazbíjané peniaze 

jánošíkovskej družiny ľudu, stáva sa tak neoficiálnym členom družiny. Postava farára tak 

nepriamo dáva „požehnanie“ lúpežným činom a zároveň ponúka divákom atraktívny 

obraz duchovenstva a cirkvi, ktoré stoja na strane chudobného ľudu. Takýto kladný obraz 

predstaviteľa cirkvi by bol v povojnovom hranom slovenskom filme, v období 

komunistickej diktatúry, ťažko predstaviteľný.16 Konvenčné a schematické je vo filme 

zobrazenie etnických skupín – Židov ako lakomých úžerníkov a Rómov ako 

neupravených hudobníkov. Negatívne či ironické portrétovanie neslovenských 

národností a menšín vo filme Jánošík dopĺňa postava starej uhrančivej Rómky, ktorá 

podsypaním hrachu uľahčí pandúrom dolapenie slovenského hrdinu. 

Tvorcovia Jánošíka svojím filmom však viac ako podnietiť národné povedomie 

Slovákov mali ambície nakrútiť úspešný divácky film podľa aktuálnych amerických 

 

 

 
16   Je pravdou, že v Bielikovom dvojdielnom filme Jánošík z rokov 1962 a 1963 sa objaví podobná postava 

terchovského farára, ktorý je spočiatku Jánošíkovým mentorom. Tento dobrosrdečný kňaz, blízky 

chudobnému ľudu, vo filme zmierňuje vyslovene negatívny obraz cirkvi, samotný Jánošík sa s ním 

neskôr ideovo rozchádza. 



 34 

 

vzorov. Nájdeme v ňom preto scény inšpirované akčným filmom a americkou 

westernovou tradíciou (Hrajnoha vystrelí pandúrovi zbraň z ruky, Jánošík prestrelí drôt 

s pandúrom Pištom atď.). Zaujímavá je i forma rozprávania s využitím retrospektívnych 

záberov. Úvod sa odohráva v 20. storočí a jeho aktérmi sú elegantne oblečení turisti, ktorí 

sa na salaši dozvedajú od starého baču o slovenskom národnom hrdinovi. Príbeh 

o Jánošíkovi je rozprávaný v retrospektíve, postava baču ako rozprávača sa objaví vo 

filme aj uprostred i v závere filmu. Takýto spôsob narácie môžeme vnímať aj ako formu 

aktualizácie – snahu o priblíženie vzdialenej histórie bližšie k súčasným divákom. Tento 

postup sa zároveň snaží vytvoriť intímnejšie puto medzi príbehom a mestským 

neslovenským publikom. Turisti v úvode filmu (českí či americkí?) vydávajúci sa do 

divočiny otvárajú divákom pohľad do neprebádanej a tajomnej krajiny, ktorá ukrýva 

príbeh ľudového hrdinu. Posun smerom k exotizácii príbehu bol typický pre dobové    

americké dobrodružné filmy. Retrospektívny záber sa objavil aj v samotnom  

(v retrospektíve rozprávanom) jánošíkovskom príbehu. Jánošík spomína na svoj pokus 

pobozkať Aničku, hoci len cez šatku, tá mu však dá pobozkať svojho psíka. Túto scénu 

môžeme považovať za prvý zachovaný gag v slovenskom filme (obr. č. 1). Prvkami 

moderného filmového jazyka sú v Jánošíkovi aj využitie paralelnej montáže a tzv. 

kontinuálny strih postavený na ustanovujúcom zábere scény a nasledovných analytických 

záberoch upriamujúcich pohľad diváka na jednotlivé prvky vo vnútri scény (Oniščenko, 

2021, s. 125). 

Film Jánošík vznikol v dvoch verziách – jedna bola určená pre československý 

trh a nakrútil ju pražský kameraman Oldřich Beneš. Kameraman Daniel Siakeľ nasnímal 

verziu pre americké publikum. Premiéra Jánošíka sa konala 21. novembra 1921 

v žilinskom kine Gran Bio Universum17 a 25. novembra 1921 v troch pražských kinách 

(Minúta, Passage, Central). Americká premiéra sa uskutočnila 1. decembra 1921  

v Chicagu. Pre nízky rozpočet (14 500 dolárov) nebol film opatrený anglickými titulkami, 

a preto sa Jánošík premietal len Slovákom. Sen bratov Siakeľovcov vytvoriť z Jánošíka 

globálne populárne dielo, ktoré by oslovilo divákov v USA, sa nenaplnil a firma Tatra 

Film Corporation už ďalší film nenakrútila. Hoci v Československu si film získal značnú 

popularitu a uvádza sa, že zarobil 19 miliónov korún18, čoskoro sa vytratil aj z našich kín. 

 

 

 
17  Podľa Mihálika (1994, s. 53), niektoré iné zdroje (napr. Šmatláková, 2021, s. 30) uvádzajú ako dátum  

žilinskej premiéry až 3. január 1922. 
18   Zdroj: http://janosik.terchova-info.sk/janosik-1921/. 



 35 

 

Dlhé roky sa film považoval za stratený, až v 70. rokoch minulého storočia sa zistilo, že 

americkú kópiu vlastní jej producent Ján Závodný. Ten ju daroval Slovenskému 

filmovému ústavu, časti filmu však boli značne poškodené a niektoré i zničené. V roku 

1975 bol zreštaurovaný filmovým historikom Ivanom Rumanovským a ozvučený hudbou 

Jozefa Malovca. Zo slovenskej verzie Siakeľovho Jánošíka sa zachovalo len pán záberov. 

Často diskutovanou otázkou v súvislosti so Siakeľovým Jánošíkom je, či tento 

najstarší zachovaný slovenský hraný film môžeme považovať za kánonické  

a zakladateľské dielo slovenskej kinematografie. V dobe svojho vzniku bol tento nemý 

film v Československu prijatý kladne, po 2. svetovej vojne bol považovaný za stratený 

a širšiemu publiku bol opätovne prezentovaný (aj v televíznom vysielaní) až roku 1975. 

Prvý filmový Jánošík v súčasnosti nepatrí medzi obľúbené a známe slovenské filmy. Ani 

český herec Theodor Pištěk, v porovnaní s neskoršími predstaviteľmi Jánošíka (hlavne 

Paľom Bielikom a neskôr i Františkom Kuchtom), nie je vo vedomí slovenského publika 

spájaný s typickým obrazom národného hrdinu. Nie je to ani tak pre jeho neslovenský 

pôvod, ale skôr pre Pištěkov nevýrazný prejav a fyziognómiu (miernu nadváhu) 

nenapĺňajúcu archetypálnu predstavu ľudového hrdinu. 

Hoci Siakeľov film ideovo inklinuje k národným filmom s procirkevným 

vyznením, je predovšetkým diváckym dobrodružným filmom s prvkami melodrámy, nie 

politickým dielom. Podľa Hanákovej sa politickým stal až po znovuobjavení koncom 

šesťdesiatych rokov. Od sedemdesiatych rokov je súčasťou všetkých dôležitých osláv 

slovenskej kinematografie. „Veď príbeh ľudového hrdinu je kádrovo ideálnym štartom 

mladej socialistickej kinematografie. Navyše, nezabúdajme, že v roku 1921 nevznikol len 

Jánošík, ale i Komunistická strana Československa! Bolo celkom sympatické (?) si túto 

zhodu okolností sem-tam pripomínať, podobne ako účasť komunistov pri kastingu filmu 

a bratskú výpomoc českej kinematografie pri jeho vzniku“ (Hanáková, 2021, s. 84 – 85). 

V súčasnosti silnejú hlasy prehodnocovať význam filmu Jánošík ako základný pilier 

slovenskej kinematografie. Aj v zborníku Jánošík a 100 rokov slovenskej filmovej kultúry 

sa objavia názory, že týmto pilierom našej hranej kinematografie sa stal náhodou. Juraj 

Malíček spomína v tejto súvislosti stratenú kópiu v Nitre produkovaného filmu Imricha 

Darányiho Siciliana (náhrdelník kňažnej Kanningstenovej), ktorý mal premiéru 17. júna 



 36 

 

1921 v pražskom kine na Slovanech19, teda vyše 5 mesiacov pred Jánošíkom. Kriticky sa 

k preceňovaniu filmu Jaroslava Siakeľa postavil aj filmový vedec Martin Šmatlák: „Ten 

jeden film spred sto rokov naozaj neznamenal vznik slovenskej kinematografie. Preto 

z neho nerobme živú legendu. Veď sme ten film urobili asi tak, ako sme to vtedy najlepšie 

vedeli – remeselne celkom zručne, témou a stvárnením tak ,našsky‘ či divadelno-

ochotnícky a producentsky úplne naivne. Pripomeňme si ho teda ako úsmevnú a vlastne 

stále živú epizódu z obdobia, keď sa v mnohých kútoch sveta zrodilo a mohutne rozvíjalo 

filmové umenie. Na to si však naša krajinka musela ešte nejaký čas trpezlivo počkať“ 

(Šmatlák, 2021, s. 99).  

 

2.3. Jánošík Martina Friča ako národný česko-slovenský film 

 

V ére nemého filmu sa o nakrútenie filmu o legendárnom zbojníkovi usiloval aj 

priekopník slovenského dokumentárneho filmu, etnograf českého pôvodu pracujúci od 

roku 1923 pre Maticu slovenskú, Karel Plicka. Už v polovici 20. rokov minulého storočia 

prišiel s námetom nemého filmu nazvanom 12 bielych sokolov. V roku 1926 sa so svojou 

predstavou zveril v liste adresovanom Matici slovenskej: „V roku 1928 by sa to dalo 

realizovať. Bola by to filmová báseň, príroda tatranská, jar s horami, život pastiersky, 

priadky, krčma, tanec v bučinách, ohne na holiach atď. a – osou všetkého družina 

Jánošíkova, raz veselá, inokedy bojujúca a nakoniec tragická“ (Hanáková, 2010, s. 15). 

Plicka však svoju predstavu Jánošíka nezrealizoval, stal sa však odborným poradcom 

filmu o Jánošíkovi, ktorý režijne spracoval český režisér Martin Frič. 

Jedna z najvýznamnejších osobností českej medzivojnovej kinematografie, 

Martin Frič (1902 – 1968), túžil sfilmovať Jánošíka už v roku 1929, napísal  

k nemu scenár a našiel dokonca i produkčnú spoločnosť (Gongfilm). Príhodný čas na 

realizáciu tejto snímky nadišiel až v roku 1935, keď zrežíroval scenár, ktorý podľa 

predlohy Jiřího Mahena pripravil spolu s Karlom Hašlerom. O tom, že Frič tomuto filmu 

pripisoval väčší význam ako bežným snímkam, svedčia aj výrazne dlhšie prípravné práce 

na snímke, ktoré viedli až k jeho zadĺženiu sa (Fiala, 2008, s. 125). Fričovo úsilie však 

bolo odmenené a Jánošík sa dočkal výrazného diváckeho úspechu, a to nielen na 

 

 

 
19  Podľa Petra Mihálika išlo o dobrodružnú veselohru inšpirovanú americkými dobrodružnými filmami                

o Indiánoch a detektívoch s naháňačkami, prenasledovaním a streľbou. Film bol nakrútený v okolí 

Nitry.  



 37 

 

Slovensku. Po uvedení na benátskom festivale sa stal aj dovtedy komerčne 

najúspešnejším československým filmom v zahraničí a predal sa do 32 krajín sveta. 

Jánošík sa stal jediným filmom prvej ČSR, ktorý prenikol na trhy všetkých veľkých krajín 

sveta, ako vôbec druhý československý film (po Rovenského snímke Řeka) bol 

premietaný aj v USA, kde bol v roku 1937 zaradený medzi najlepšie zahraničné filmy 

(tamže, s. 119). Okrem diváckeho úspechu sa dočkal aj pozitívneho hodnotenia kritiky. 

Predovšetkým poprední slovenskí kritici (Ján Smrek či Vladimír Clementis) oceňovali 

jeho medzinárodný divácky úspech i jeho význam po stránke „etickej i budovateľskej“ 

(Hanáková, 2010, s. 26).  

Niet pochybností, že po produkčnej stránke je potrebné považovať Fričovho 

Jánošíka za český film. Financovala ho brnianska spoločnosť Lloyd film a aj jeho 

ústrední tvorcovia (režisér, kameraman i scenáristi) mali český pôvod. Napriek tomu je 

legitímne uvažovať o tomto diele aj ako o slovenskom filme a je pochopiteľné, že táto 

snímka má významné miesto v dejinách slovenskej kinematografie. Spracovávala 

slovenský námet, odohrávala sa (a z väčšej časti bola nakrútená) na Slovensku a jazykom 

tohto filmu bola slovenčina. Fričov Jánošík síce nebol prvým celovečerným hraným 

filmom v slovenskom jazyku (už v roku 1934 sa slovenčina objavila v podstatnej časti 

filmu Josefa Rovenského Tatranská romance), je prvým hraným filmom so slovenskými 

hercami v ústredných úlohách a priniesol prvú slovenskú „filmovú hviezdu“ v podaní 

Banskobystričana Paľa Bielika. Jánošík prepája dramatický príbeh o legendárnom 

zbojníkovi s lyrizujúcimi prvkami a folklorizujúcimi motívmi zo života Slovákov. Je 

poctou nielen slovenskému národnému hrdinovi, ale aj slovenskému ľudu a prírode, ktorá 

zohráva v snímke významné miesto. 

V porovnaní s romantickým filmom Tatranská romance, v ktorom slovenčina 

v podaní českých hercov často pôsobí neprirodzene a rušivo, snahou tvorcov Jánošíka 

bolo vytvoriť autentický „slovenský“ film. Dialógy vo filme pripravili slovenský 

spisovateľ Štefan Letz a filmový publicista a neskorší filmár Ivan J. Kovačevič, film má 

slovenské titulky a zaujímavosťou v nich je aj poslovenčenie českých mien (napr. Juraj 

Mahen, Karol Hašler, Karol Plicka). Táto praktika zvádza k predstave, že film Martina 

Friča bol určený prioritne pre slovenské publikum. Takúto tézu však vyvracia fakt, že 

v predvojnovom období nebolo Slovensko zaujímavým trhom pre českých filmových 

producentov. Kým priemerné náklady na vytvorenie hraného filmu predstavovali 

približne 700 000 Kčs, priemerný zisk z českého filmu na Slovensku bol približne 35 000 

Kčs, teda len 5 percent (Hanáková, 2010, s. 228). 



 38 

 

„Slovenský“ charakter Fričovho filmu bol motivovaný skôr inými pohnútkami 

než uspokojením slovenského trhu. Jánošíka môžeme zaradiť medzi tzv. národné filmy, 

ktorých snahou bolo posilňovať česko-slovenskú národnú identitu a československú 

vzájomnosť. Popri snímke Československý Ježíšek (r. Richard František Branald, 1918) 

túto ideologickú líniu reprezentoval predovšetkým biografický „vlastenecký veľkofilm“ 

Milan Rastislav Štefánik režiséra Jana Svitáka (1935) so slovinským hercom Zvonimírom 

Rogozom v hlavnej úlohe. V Jánošíkovi je evidentný aj národnobuditeľský element 

predovšetkým smerom k slovenskému národu. Myšlienku, aby sa Jánošíkove hodnoty 

stali ideou a jednotiacim pilierom slovenského národa, možno až príliš popisne 

podčiarkuje symbol slovenského dvojkríža na pozadí slovenských hôr v závere filmu. Na 

druhej strane má snímka ambíciu komunikovať aj s českým publikom a interpretovať 

a integrovať slovenskú históriu a tradíciu ako súčasť česko-slovenskej kultúrno-

historickej tradície. 

Pre české publikum bol film Jánošík atraktívny predovšetkým využitím 

stereotypného obrazu Slovenska ako exotickej krajiny vyzývajúcej k dobrodružstvám. 

Tento obraz vychádzal z predstavy značnej časti Čechov o Slovensku ako o civilizáciou 

málo poznamenanej krajine s mentálne nekomplikovanými, no temperamentnými 

a úprimnými obyvateľmi. Rovnaká predstava bola blízka aj Jiřímu Mahenovi, keď sa 

v roku 1907 (po návrate z pražských štúdií) začal v Hodoníne zaujímať o zbojnícku 

problematiku. Mýtus o Slovensku ako čistom kraji s úprimnými neskazenými ľuďmi 

vyhovoval aj koncepcii mnohých vtedajších pražských politikov, podľa ktorých by si 

malo zachovať svoj rurálny neindustriálny charakter20. Ústredný hrdina Jánošíka napĺňal 

tiež stereotypný obraz Slováka v českých médiách – teda atraktívneho prírodného muža 

s nadpriemerným temperamentom. Takáto vízia Slovenska i Slovákov bola v kontexte 

kinematografie budovaná už Plickovými folkloristickými filmami, v hranom filme ju 

rozvíjala napríklad Tatranská romance. Rovenského melodráma rozprávala príbeh  

o českej mestskej slečne, ktorá sa zamiluje do mladého Jana z podtatranskej obce. Hoci 

je žena mužom fascinovaná, napokon pochopí, že Jano patrí slovenskej neveste 

a slovenskému kraju. Poetický Rovenského film bol poctou tajomnému, priam 

mystickému kraju pod Tatrami a jeho obyvateľom. Divákom sprostredkúva odkaz, že 

 

 

 

20 Táto hospodársko-politická tendencia bola označovaná ako „odbúravanie priemyslu“ a označovala 

rozdelenie Československej republiky na moderný priemyselný západ a poľnohospodársky východ 

(Hanáková, 2010, s. 228).   



 39 

 

Slovensko je duchovne i fyzicky príťažlivá krajina, ktorú by české mestské obyvateľstvo 

malo rešpektovať a nie využívať. 

Hoci je evidentné, že dominantným cieľovým publikom Fričovho Jánošíka mali 

byť českí diváci, je potrebné priznať, že komerčné očakávania súkromnej firmy Lloyd 

tento film na českom trhu nenaplnil. Kým na Slovensku mal Jánošík neočakávaný ohlas, 

predovšetkým v Prahe a väčších českých mestách mal film nižšiu návštevnosť, než sa 

očakávalo, údajne práve kvôli využitiu slovenského jazyka. Nasledujúci film zo 

slovenského prostredia Hordubalové (1937, v produkcii rovnakej spoločnosti) bol preto 

Frič prinútený nakrútiť v češtine (Fiala, 2008, s. 128).  

 

2.4. Fričov Jánošík ako produkt populárnej kultúry 

 

Hoci pri semiotickom skúmaní inšpiračných zdrojov Fričovho Jánošíka sa nám logicky 

núka nachádzať jeho korene predovšetkým v slovenskej (či slovanskej) ľudovej kultúre 

a národnej tradícii, je potrebné nazerať na tento filmový artefakt aj ako na produkt 

mediálnej kultúry i populárnej kultúry. Práve globálna popularita tohto filmu je dôkazom, 

že dielo nadväzuje na populárne mýty a pracuje s globálne populárnymi archetypmi. Už 

samotný hrdina snímky má mnoho znakov typického populárneho hrdinu známeho 

z tradičných filmových, televíznych, komiksových či literárnych diel.21 Martin Frič sa vo 

svojom filme nesnažil primárne vytvoriť realistického hrdinu, akým bol v Mahenovej 

dráme. Je evidentné, že ho fascinovala skôr schizofrenická povaha jeho postavy – Jánošík 

je v česko-slovenskom filme človekom, ktorý na seba berie podobu nadprirodzeného 

hrdinu, no z vlastnej vôle sa napokon rozhodne tento image superhrdinu obetovať – kvôli 

priblíženiu sa bežnému ľudu, no zároveň kvôli posilneniu svojho mýtu.22 Podobne 

schizofrenicky český režisér rozvíja aj charakter diela – na jednej strane buduje 

mytologický a tragický príbeh so značnou mierou štylizácie, na druhej strane veľakrát 

dekonštruuje túto sakrálnu a miestami patetickú koncepciu filmu – či už využitím 

ľudového folklóru, ale najmä viacerými humornými scénami. Využitie scudzujúceho 

 

 

 
21  Ak vychádzame z definície Juraja Malíčka, Fričov Jánošík spĺňa prakticky všetky atribúty 

popkultúrneho hrdinu. Podľa Malíčka (2008, s. 13 – 25) popkultúrneho hrdinu vytvárajú okolnosti, dáva 

si záležať na svojom imidži, trpí neusporiadaným rodinným životom, je nositeľom a budovateľom 

vlastného mýtu, nositeľom platného a uznávaného morálneho kódexu  a má Achillovu pätu.  
22  Štylizácia Jánošíka ako sebaobetujúceho sa spasiteľa je evidentná v záverečnej scéne Fričovho filmu, 

keď sa zbojnícky kapitán dobrovoľne vrhne na popravný hák. Ešte pred tým si však s ľahkosťou 

nadprirodzeného hrdinu zloží z nôh ťažké okovy, aby si mohol poslednýkrát zatancovať. 



 40 

 

efektu a irónie bolo pre Friča blízke, pochádzal z kultúry, kde využitie humoru (aj vo 

vážnych umeleckých dielach) malo hlbšiu tradíciu ako na Slovensku. Na druhej strane 

ako cudzinec, nezviazaný historickou úctou k obrazu Jánošíka v slovenskej kultúre, 

mohol voľnejšie interpretovať túto národnú legendu a robiť ju prístupnejšiu aj divákom 

z iných kultúr.  

Fričov zbojník bol vnímaný publikom nielen ako mýtický (sakrálny), ale aj 

populárny mediálny hrdina. Film českého tvorcu nesie aj ďalšie podobnosti s dobovými 

populárnymi filmovými dielami. Keďže ambíciou súkromnej produkčnej spoločnosti 

Lloyd bolo vytvoriť predovšetkým komerčne úspešný film, Frič, vedomý si tejto 

podmienky, pracuje s diváckym návykom vypestovaným u návštevníkov dobových kín. 

Je známe, že ochotníckeho herca Paľa Bielika do svojho filmu obsadil predovšetkým 

kvôli fyzickým predispozíciám než kvôli jeho hereckému talentu. Spomínaná štylizácia 

Jánošíka ako fyzicky príťažlivej hviezdy s atletickou postavou bola evidentne ovplyvnená 

aj trendom dobových amerických dobrodružných filmov a predovšetkým snímkou 

Tarzan the Ape Man (1932. r. W. S. Van Dyke, v prekl. Tarzan z rodu opíc). V tomto 

dobrodružnom filme s prvkami romantického (i erotického) žánru sa prvýkrát objavil asi 

najznámejší predstaviteľ Tarzana Johnny Weissmüller. Úspešný športovec (päťnásobný 

olympijský víťaz v plávaní) Weissmüller stelesnil exotického „prírodného“ človeka 

v africkej džungli, ktorý si získal rešpekt divokých zvierat a čelí nástrahám amerických 

dobyvateľov. Neherec Weissmüller, vystupujúci vo filme len v bedrovom rúšku, bol, 

podobne ako Bielik v Jánošíkovi, obsadený najmä pre svoj atletický vzhľad. Stal sa 

výrazným erotickým symbolom, predovšetkým pre emancipované mestské diváčky. 

Remeselne kvalitne zvládnutý Tarzan the Ape Man posilnil začiatkom 30. rokov 20. 

storočia v žánrových dobrodružných filmoch trend záujmu o exotické kraje a prírodných 

„pravých“ mužov. Odkaz Tarzana nájdeme napríklad v spomínanom Rovenského filme 

Tatranská romance, v ktorom sa česká turistka zaľúbi do „exotického“ Tatranca Jana, 

rovnako aj v charaktere Fričovho Jánošíka. Keď sa mohutný Bielik s valaškou v ruke 

postaví ozbrojeným pandúrom, divákom môže evokovať polonahého Tarzana, ktorý len 

s dýkou v ruke bojuje v džungli o svoje prežitie. Obaja hrdinovia dokazujú svoju 

orientáciu a zručnosť vo svojom domácom prostredí – v prírode. Weissmüller prezentuje 

svoju obratnosť predovšetkým v korunách stromov, Paľo Bielik sa svižne pohybuje 

v náročnom vysokohorskom teréne. Aj Jánošíkovo zvolávanie svojej družiny z tatranskej 

skaly môže evokovať Tarzanovu neverbálnu komunikáciu škrekmi    a hulákaním s jeho 

opičími priateľmi (pozri obr. č. 3 a 4).  



 41 

 

Ďalším dobovým populárnym hercom, ku ktorému bol Bielik veľakrát 

prirovnávaný, bol Douglas Fairbanks. Hrdina amerických dobrodružných filmov 

Fairbanks sa preslávil predovšetkým nemým filmom režiséra Alberta Parkera The Black 

Pirate (v prekl. Čierny pirát) z roku 1926. Stvárnil v ňom muža vydávajúceho sa na 

ukoristenej lodi za tajomného piráta. Fairbanks fascinoval divákov svojím imidžom 

tajomného, fyzicky obratného a inteligentného piráta, ktorý sám – len s typickým kordom 

– bojuje s presilou záporných hrdinov. Okrem typu a charakteru hrdinu však tento film  

s Fričovým Jánošíkom spája aj takmer identická naratívna štruktúra. V The Black Pirate 

sledujeme premenu seriózneho človeka v hrdinu žijúceho uprostred komunity 

spoločenských vydedencov motivovanú snahou pomstiť vraždu svojho otca. Douglas 

Fairbanks je zároveň aktérom romantickej línie príbehu – usiluje sa o záchranu cti krásnej 

a milovanej urodzenej ženy – „princeznej“, o ktorú usiluje jeho úhlavný nepriateľ. 

Podobne zdvojene motivovaný je aj Jánošíkov konflikt s grófom Šandorom, hoci na 

rozdiel od amerického filmu nekončí konvenčným happy endom.  

Značná časť popularity Fričovho Jánošíka je postavená na fakte, že dielo 

vychádza zo všeobecne známych naratívnych vzorov. Oživuje aj archetypálny príbeh 

pomsty za smrť otca, ktorú nájdeme nielen v Shakespearovom Hamletovi, ale už  

v staroegyptskom mýte     o bohovi Horovi túžiacom pomstiť zavraždenie otca Usira 

(latinsky Osirisa). Je dôkazom, že i populárna a mediálna kultúra čerpá z tradičnej 

ľudovej a národnej kultúry. Zároveň potvrdzuje fakt, že globálne rozšírené mýty, hoci aj 

modernými komunikačnými prostriedkami, môžu obohacovať jednotlivé národné 

kultúry. Hanáková korektne poznamenáva, že v Jánošíkovi sa zrkadlí oná „slovenská 

schopnosť projektovať sa do vzorov, ktoré celkom nesúvisia, ba sú dokonca v istom 

protiklade s národnou povahou Slovákov“ (Hanáková, 2010, s. 16).  

Psychoanalytické výskumy frekventovane naznačujú, že mýtus ma súvislosť so 

snom, s jeho extrémnymi formami „kondenzácie“, „vytesnenia“, „negácie“, 

„nadčasovosti“ a charakterom „plnenia prianí“ a psychoanalytici ako Karl Abraham, 

Géza Roheim a Otto Rank zhromaždili z folklóru potrebné materiály na potvrdenie tejto 

analógie medzi snom    a mýtom (Fletcher, 1970, s. 284 – 285). Jánošíkovský mýtus môže 

preto zrkadliť absenciu národnej kolektívnej odvahy i neschopnosť záujmových skupín 

v predmodernej kmeňovej spoločnosti konať v prospech spoločných (materiálnych 

i duchovných) záujmov a hodnôt. Slovensko vskutku nikdy nebolo krajinou bohatou na 

rebelov oduševnene a úprimne bojujúcich za národné ideály, sociálnu spravodlivosť  



 42 

 

i morálne hodnoty. Pre tento národ je symptomatická pokora k autoritám23 i úcta 

k tradičným náboženským (kresťanským) symbolom. Preto vo filmovom spracovaní 

Jánošíka dešifrovali Slováci alúziu na sebaobetovanie sa Ježiša Krista za pokoj a slobodu 

iných. Režisér Frič priamo navádza na túto resurekčnú interpretáciu, keď po smrti 

Jánošíka (ktorú si sám vyvolí, dokonca sám sa samovražedne hodí na hák) sa v nebesiach 

nad Tatrami objaví slovenský národný symbol (dvojkríž).  

Deficit národného sebavedomia viedol u Slovákov (rovnako však i u mnohých 

európskych národov) k fascinácii cudzími kultúrnymi vzormi. Tento jav akceleroval 

počiatkom 20. rokov minulého storočia, keď si naše publikum podmanili audiovizuálne 

produkty z krajín s rozvinutejšou masovou kultúrou (USA, Francúzsko, Nemecko, Veľká 

Británia). V debutujúcom filmovom hercovi Bielikovi preto identifikovalo slovenské (ale 

i české) publikum svojho Weissműllera i Fairbanksa.  

Mýty a rozprávky majú tiež významnú úlohu pri formovaní kultúry a charakteru 

každého národa. Rozprávky už detskému percipientovi pomáhajú získať pocit vlastnej 

jedinečnosti, vlastnej ceny a zmysel pre morálne záväzky (Bettelheim, 2000, s. 13). Pre 

mladý formujúci sa národ (navyše s málo rozvinutou literárnou i mediálnou kultúrou) 

malo prvé zvukové spracovanie Jánošíka mimoriadne dôležitý význam práve z týchto 

dôvodov.  

Zaujímavá bola recepcia filmu po zániku medzivojnového Československa. Počas 

vojnovej Slovenskej republiky bol Fričov film síce stále cenený pre národný apel, na 

druhej strane predstaviteľov tejto totalitnej profašistickej republiky znepokojovali jeho 

subverzívne obsahy. Na stretnutí Štátnej rady to vyjadril správca Spolku svätého Vojtecha 

Ján Pöstényi: „Ďalej prosím čo najmenej dávať film o Jánošíkovi. To vyvoláva 

komunizmus a rebéliu. Celý film je výchova ku komunizmu. Máme krajšiu minulosť. 

Nerobme z jedného zbojníka národného hrdinu. Takýto film treba pomaly vyradiť“ 

(Hanáková, 2021, s. 81 – 82). Napriek takýmto názorom režim vojnovej Slovenskej 

republiky Fričov film potreboval, keďže v jeho kinodistribúcii nebolo veľa snímok 

s národnooslobodzovacou témou. Začiatkom 40. rokov sa premietal na prinavrátenom 

území severného Slovenska, do istej miery aj ako provokácia voči poľskému publiku, 

ktoré malo vlastnú predstavu Jánošíka ako národného hrdinu. Jánošík sa premietal 

 

 

 
23  Túto tézu potvrdzuje výskum holandských kulturológov Geerta Hofsteda a Gerta Jana Hofsteda (2006,           

s. 43), podľa ktorých je Slovensko v rebríčku indexu vzdialenosti moci (vôle podriadenia sa 

nadriadeným autoritám) na 1. mieste (spolu s Malajziou) zo 74. skúmaných krajín sveta. 



 43 

 

slovenským vojakom na východnom fronte ako motivácia pre bojujúcich vojakov ďaleko 

od domova. Netreba zabúdať, že pôsobenie Slovenskej armády na území Sovietskeho 

zväzu v rokoch 1941 – 1943 prezentovala dobová propaganda ako snahu chrániť vlasť  

(i európsku civilizáciu) pred hrozbou „bezbožnej“ ideológie komunizmu (boľševizmu). 

Univerzálna alegória boja proti útlaku a za národné sebaurčenie umožnila privlastniť si 

Jánošíka rôznymi ideológiami a záujmovými (i odbojovými) skupinami. Nie je 

prekvapivé, že Fričov Jánošík sa premietal aj počas Slovenského národného povstania. 

Po zistení, že jeho uvádzanie v Banskej Bystrici príliš morálne motivuje povstalecké 

publikum, sa následne začal sťahovať z oficiálnej kinodistribúcie (Hanáková, 2010,  

s. 28). Fričov Jánošík bol tiež jedným z prvých filmov premietaných v Bratislave po 

skončení druhej svetovej vojny. 

 

2.5. Dobová reflexia a umelecký odkaz Fričovho Jánošíka 

 

Hoci už pred svojou premiérou bol Fričov Jánošík propagovaný mnohými českými 

a slovenskými periodikami a po jeho uvedení sa dočkal predovšetkým pozitívnych 

reakcií, niektorí jeho tvorcovia neskrývali rozčarovanie z jeho finálnej podoby. Výhrady 

k výslednému dielu mal napríklad autor predlohy Jiří Mahen, ktorý natočenie filmu 

spočiatku podporoval. V korešpondencii s priateľom Janom Kobzáňom Fričovej snímke 

vyčíta predovšetkým nerealistické zobrazenie zbojníckej družiny: „Drahý příteli, my dva 

si to myslíme s těmi zbojníky opravdu strašně vážně, ale mnoho lidí je považuje jenom za 

dekorativní výzbroj pro divadelní kus. O struktuře zbojnické povahy nemá nikdo ani 

ponětí“ (Peňáková, 2012, s. 69). 

Sklamaný z výsledného diela bol aj jeho umelecký poradca Karel Plicka. V liste     

J. Mahenovi píše: „Videl som jeho premiéru až v Chicagu. No věřte mi, upřimně: 

nepamatuju si, že by mne kdy některé dílo zanechalo tak chladným, jako práve tento 

zfilmovaný Jánošík. Některé Hašleroviny byly pro mne jako rány kyjem do hlavy… 

V celku: bez vůně a poezie a tu postrádám nejvíc. Ale dosti o tom, to cítime jen my“ 

(Hanáková, 2010, s. 23). 

Rozčarovanie Karla Plicku zo snímky o zbojníckom kapitánovi je celkom 

pochopiteľné. Jeho predstava filmu o slovenskom národnom hrdinovi mala bližšie 

k poetickej filmovej básni vychádzajúcej z autentického folklóru. Mala byť vizuálnou 

oslavou majestátnej slovenskej krajiny a prostého ľudu, ktorý mal hrať vo filme 

významnú úlohu. Plicka vo svojom Jánošíkovi chcel evidentne pokračovať v línii svojich 



 44 

 

dokumentárnych filmov, predovšetkým filmovej básne Zem spieva (1933), ktorá mala 

určujúci vplyv pre rozvoj slovenskej dokumentárnej tvorby. Zem spieva bola snímkou 

vskutku umeleckou, vychádzajúcou z folklórnych slovenských tradícií, no vyjadrujúcou 

sa moderným filmovým jazykom. Hoci bol film oceňovaný kritikmi doma i v zahraničí, 

pre spoločnosť Lloyd film, ktorá Plickov dokument produkovala, bola Zem spieva 

komerčným neúspechom a Plicka sa pre ňu stal problematickým režisérom. Aj z tohto 

dôvodu spracovanie látky o Jánošikovi zveril Lloyd film Martinovi Fričovi, ktorý bol 

v tom období zárukou divácky úspešného žánrového filmu. Firma v snahe znížiť riziko 

komerčného neúspechu nedala tvorivú voľnosť ani Martinovi Fričovi. Zasahovala do 

finálneho zostrihu spôsobom, ktorý Friča pobúril a donútil zaslať firme list s týmito 

ostrými slovami: „Když ale dnes vidím, jak se film úmyslně ničí, nemohu mlčeti. Nové 

aranžmá uvedení Jánošíka je nemožné! Upozorňuji na to, aby se později nenaříkalo na 

neúspěch!... Po kontrole této kopie končí má smluvní povinnost a víc nechci o filmu 

slyšet“ (Fiala, 2008, s. 115). 

Aj tieto roztrpčené slová dokazujú, že Fričovi na filme záležalo viac ako na 

bežných komerčných zákazkách. Sú tiež dôkazom, že finálne dielo je potrebné vnímať 

ako kompromis medzi zámerom scenáristov a režiséra oživiť slovenskú národnú legendu 

a komerčnými ambíciami producenta ponúknuť divákom dobrodružný a exotický príbeh. 

V čase svojho vzniku sa však aj takáto kompromisná snímka vymykala kvalitou i ume-

leckým posolstvom z typickej produkcie českých hraných filmov. V roku 1936 získal 

Jánošík Čestnú filmovú cenu udeľovanú československým ministrom obchodu za réžiu 

a najlepšiu kameru pre Ferdinanda Pečinku. Pri tejto príležitosti bol film označený za film 

„kultúrno-výchovný“ (tamže, s. 118). 

Medzivojnová česká kinematografia zastrešovaná výlučne súkromnými firmami 

bez štátnej podpory nepriala tvorivej slobode a dielam novátorským či výsostne 

umeleckým. Hoci Martin Frič bol tvorcom inklinujúcim často k závažnejším  

a nadčasovým témam, kvôli diktátu trhu ich bol nútený zakódovať do divácky 

atraktívnych námetov. Stal sa majstrom tzv. dvojitého kódovania a vytváral snímky 

uspokojujúce masové publikum a zároveň publikum s vyššími kultúrnymi nárokmi. Stál 

pri vzniku i takých filmových diel, ktoré ponúkali priamo protichodné možnosti ich 

čítania. Excelentnú ukážku rozporného dvojitého kódovania nájdeme napríklad jeho 

filme Pytlákova schovanka aneb Šlechetný milionář (1949). Aj v skoršom Jánošíkovi 

môžeme nájsť postmoderné tvorivé postupy (citácie z ľudovej i masovej kultúry, 

významovú schizofréniu, pokus o autorskú výpoveď v kontexte masového produktu), 



 45 

 

ktoré boli v rámci svetovej kinematografie výraznejšie spopularizované až o polstoročie 

neskôr.  

Blízky vzťah Martina Friča k Slovensku dokumentuje aj fakt, že vytvoril niekoľko 

ďalších filmov zasadených do slovenského prostredia. Patrili k nim adaptácie diel Karla 

Čapka Hordubalové z roku 1937 i poviedka Balada o Juraji Čupovi z filmu Čapkovy 

povídky (1947). Divácky i kritický úspech Jánošíka na Slovensku mal zásadný vplyv na 

fakt, že Martin Frič v roku 1946 dostal možnosť (s Paľom Bielikom ako spolurežisérom 

a Karlom Plickom ako odborným poradcom) podieľať sa na vzniku (po produkčnej 

stránke) prvého slovenského hraného filmu Varúj…! podľa divadelnej hry Ivana Stodolu 

Bačova žena. Vo všetkých týchto filmoch zo slovenského prostredia stvárnil hlavnú úlohu 

Paľo Bielik, ktorý sa aj pod Fričovým vplyvom rozhodol stať filmovým režisérom. 

Motívy z česko-slovenského Jánošíka nájdeme v mnohých Bielikových filmoch  

i v charaktere jeho filmových hrdinov. V sociálnej dráme Varúj…! Bielik stvárnil postavu 

Ondreja Muranicu   s jánošíkovskými črtami bojovníka proti bezpráviu i maďarskému 

národnostnému útlaku. Pomstiteľ jánošíkovského formátu vystupuje aj v Bielikovej 

vojnovej dráme Kapitán Dabač (1959). Vrcholnou Bielikovou snímkou sa stal dvojdielny 

film Jánošík I a Jánošík II (1962 – 1963), ktorý jeho režisér pripravoval vyše desať rokov. 

Spomínané filmy, priamo či nepriamo odkazujúce na Jánošíka z roku 1935, len 

potvrdzujú, aký formujúci prínos malo toto dielo na slovenskú kinematografiu. Zároveň 

dokumentujú, akú mimoriadne významnú úlohu zohral český režisér Martin Frič pri 

rozvoji slovenskej hranej filmovej tvorby. 

 

2.6. Divácky veľkofilm Paľa Bielika 

 

Paľo Bielik, najznámejší filmový predstaviteľ Jánošíka a prvý profesionálny slovenský 

režisér hraných filmov, sa snažil o svoje spracovanie Jánošíka už koncom 40. rokov. 

Zámer vytvoriť literárny scenár k Jánošíkovi oficiálne oznámil svojmu nadriadenému – 

riaditeľovi slovenskej oblasti Československého štátneho filmu Pavlovi Dubovskému, 

listom v máji roku 1952 (Hanáková, 2010, s. 167). K napĺňaniu tohto sna sa Bielik dostal 

až začiatkom 60. rokov. Mohla za to nielen jeho pracovná vyťaženosť na iných 

projektoch, samotná náročnosť prípravy výpravného historického filmu, ale aj 

ideologické dôvody.  

Tretí (česko)slovenský hraný film s jánošíkovskou tematikou vznikal v odlišných 

spoločenských i produkčných podmienkach ako filmy Jaroslava Siakeľa a Martina Friča.   



 46 

 

V roku 1945 bola kinematografia v znovuzjednotenom Československu zoštátnená24 

a tým boli súkromné podnikateľské subjekty vyradené z filmového priemyslu. Pod štátnu 

kontrolu sa tak dostal aj výber a schvaľovanie námetov, filmových poviedok 

a scenárov.25 Politizácia i centralizácia československej kinematografie sa zosilnila po 

komunistickom prevrate vo februári 1948. Filmy začali byť prioritne vnímané ako 

propagandistický nástroj nastupujúceho totalitného režimu. V prvej polovici 50. rokov 

žánrovo dominovali budovateľské filmy, príp. sociálne drámy situované do buržoázneho 

medzivojnového Československa, výraznou témou bol ideologicky podfarbený pohľad 

na Slovenské národné povstanie. Historické filmy 50. rokov minulého storočia museli 

obsahovať látku/alegóriu, ktorá by niesla jasne dešifrovateľné a jednoznačné posolstvo 

smerom k socialistickej prítomnosti. Jedným z divácky najpopulárnejších historických 

filmov tohto obdobia bola snímka režiséra Vladimíra Bahnu a scenáristu Ivana 

Bukovčana Posledná bosorka (1957). Tento farebný kostýmový film odohrávajúci sa 

v 18. storočí v Trnave opisuje proces s dievčinou obvinenou s bosoráctva. Dielo v sebe 

nesie jasne čitateľné proticirkevné i protináboženské posolstvo, atraktívne pre éru 

budovania socializmu. Pre diváka súčasnej doby je film zaujímavý skôr tematizovaním 

zneužívania moci spojeného s úmyselným šírením klamstiev (dnes frekventovane 

označovaných ako hoaxy).  

Prieťahy okolo Bielikovej realizácie Jánošíka spočívali aj v tom, že samotný 

historický príbeh nebol dosť aktualizačný, ani dosť urgentný. Zbojník Jánošík bol príliš 

ambivalentnou postavou s príliš subverzívnym podtextom na to, aby sa mohol stať 

politicky korektným bojovníkom na ceste k socializmu (Hanáková, 2010, s. 166). Navyše 

v 50. rokoch, ktoré boli v Československu poznačené aj bojom proti slovenskému 

„buržoáznemu nacionalizmu“, bolo problematické vyzdvihovať vo filme hrdinu tradične 

reprezentujúceho boj za slovenské národné sebaurčenie. Čas na realizáciu Bielikovho 

 

 

 
24  Stalo sa tak na základe dekrétu prezidenta Edvarda Beneša č. 50/1945 zbierky zo dňa 11. augusta 1945 

(platiť začal 28. augusta 1945), ktorý štátu zabezpečoval výhradné oprávnenie „k provozování filmových 

ateliérů, k výrobě osvětlených filmů kinematografických […], k laboratornímu zpracování filmů, k 

půjčování filmů, jakož i k jejich veřejnému promítání“ a „k dovozu a vývozu filmů pro celé území 

Československé republiky.“ Prvý slovenský povojnový hraný film Varúj…! vznikol v roku 1946 

v štátnej Slovenskej filmovej spoločnosti (Slofis). Ďalšie slovenské filmy vznikli v rámci 

Československého štátneho filmu – monopolného výrobcu, dovozcu a distribútora filmov.  
25  V rokoch 1946 až 1948 Filmový umelecký zbor schvaľoval scenáre z hľadiska umeleckého a tzv. Štátna 

filmová dramaturgia ako  zvláštne oddelenie V. odboru Ministerstva informácií ich posudzoval 

z hľadiska kultúrno-politického. 



 47 

 

Jánošíka prišiel až v politicky uvoľnenejších 60. rokoch, ideologické krytie dostal ako 

projekt k 250. výročiu Jánošíkovej smrti. 

Bielikov farebný dvojdielny veľkofilm, ktorého jednotlivé diely mali premiéru 

v roku 1962 a 1963, predstavuje Juraja Jánošíka predovšetkým ako bojovníka proti 

sociálnej nerovnosti. Naratívnou štruktúrou a viacerými motívmi má blízko k Mahenovej 

dráme Janošík ˗ hrdina prichádza z kňazského seminára krátko po smrti svojej 

matky, dozvedá sa o umučení otca, opäť stretáva doma milú (síce nie Anku, ale Terezu), 

ktorú obťažuje miestny gróf (už nie Šandor, ale Aurel Dolinayi), následne sa stane členom 

zbojníckej družiny, v závere je lapený pandúrmi (aj vďaka rozsypanému hrachu), pod 

šibenicou dostane možnosť sa vykúpiť atď. Z Fričovho filmu si požičiava motív Ankinej 

(Terezinej) smrti z rúk pandúra, so Siakeľovým Jánošíkom ho spája postava čestného 

farára, ktorý ukrýva Anku (Terezu). Na rozdiel od Fričovho filmu nie je jeho hrdina 

strojcom svojho mýtu (napr. zbojnícku družinu nezloží sám, kapitánsku autoritu si získal 

až po ním nevyprovokovanom súboji so zbojníkom Surovcom), nie je schopný 

nereálnych činov (spomeňme si na putá, ktoré rozprávkovo zmizli hercovi Bielikovi pod 

šibenicou). 

Bielik sa ako scenárista farebného veľkofilmu zameral na to, aby priblížil viacero 

spoločenských i osobných dôvodov, ktoré prinútili niekdajšieho seminaristu vzbúriť sa     

a postaviť sa na odpor uhorskej šľachte. Na rozdiel od predchádzajúcich filmových diel 

s jánošíkovskou tematikou, Bielik v prvej časti svojho historického veľkofilmu 

predstavuje Jánošíka ako chlapca, ktorého miestny farár presvedčí ísť študovať teológiu 

do Ostrihomu. Práve motív jeho rozluky s cirkvou a proces postupnej premeny 

inteligentného a pokorného mladíka v zbojníka tvorí výraznú tému prvej časti filmu. 

Výrazne protináboženský tón celého diela je zmiernený postavou dedinského farára, 

ktorý nezanevrie na Jánošíka ani počas jeho zbojníckej kariéry. V porovnaní 

s predchádzajúcimi dvoma filmami je tu výrazne oslabený aj národný, resp. nacionálny 

akcent, slovenskosť je vo filme prezentovaná len folklórom (kostýmami, hudobnou 

i tanečnou zložkou) a tatranskou prírodnou scenériou. Uhorská šľachta síce ani v tomto 

filme nezaprie maďarské priezviská, karikovaná je predovšetkým jej snaha osvojovať si 

francúzske vzory.  

Akcent smerom k Jánošíkovej „politickej“ angažovanosti hlavného hrdinu je 

vygradovaný v záverečnej scéne pod šibenicou, kde šľachte, sudcom a následne i ľudu 

tlmočí Jánošík svoj odkaz: „(šľachte a sudcom) Povedzte cisárovi, že je nepotrebný ako 

aj vy… (ľudu) Hore hlavy, bedač! Nám patrí život. Raz aj šibenice rozkvitnú!“ 



 48 

 

Ideologická štylizácia Jánošíka ako vizionára beztriednej komunistickej budúcnosti je 

v Bielikovom filme nepresvedčivá, je v konflikte s jeho tradičnejším čítaním ako 

autentického rebela voči nespravodlivému vládnucemu systému. Ak sa dobovým 

kritikom zdalo „zmaterializovanie“ legendy málo marxistické, ideovo neujasnené, 

v súčasnosti je tento film vnímaný ako ukážka ideologickej manipulácie s historickými 

námetmi (Hanáková, 2010, s. 175). 

Hoci bol Bielik pri tvorbe povojnového Jánošíka nútený podriadiť sa dobovej 

ideológii, je potrebné vnímať jeho dielo predovšetkým ako divácky žánrový film 

s dominantnou zábavnou funkciou. Známe Bielikovo tvorivé krédo „Jediným Bohom vo 

filme je pre mňa obecenstvo“ (tamže, s. 168) sa v Jánošíkovi odrazilo vo vizuálne 

pôsobivom, dynamickom a akčnom historicko-dobrodružnom diváckom filme 

okorenenom melodramatickými motívmi. Hlavne druhá časť zbojníckeho filmu neskrýva 

ambíciu zaradiť sa medzi populárne historicko-dobrodružné filmy typu Fanfán Tulipán 

(1952) či Poklad na striebornom jazere (1962). Na rozdiel od Martina Friča, ktorý sa 

v snahe o umelecké stvárnenie Jánošíka vzpieral snahe produkčnej spoločnosti 

prezentovať ho výlučne ako divácky žánrový film, Paľo Bielik, kritický k finančne 

nerentabilným umeleckým experimentom v slovenskom filme, sa systematicky usiloval 

o tvorbu diváckych filmov. Zbojníckym farebným veľkofilmom najvýraznejšie naplnil 

svoj tvorivý zámer. Jánošíka I a II videlo v kinách vyše päť a pol milióna divákov a stal 

tak najnavštevovanejším slovenským filmom všetkých čias. Bielikov Jánošík bol predaný 

do 15 krajín sveta (Hanáková, 2010, s. 179) a dodnes je pravidelne reprízovaný 

v slovenskom (i českom) televíznom vysielaní.  

 

2.7. Subverzívny pohľad na jánošíkovský mýtus 

 

V 70. rokoch minulého storočia mali vplyv na formovanie jánošíkovského diskurzu na 

Slovensku aj dve úspešné divadelné predstavenia. Prvým bol muzikál Na skle maľované 

od poľských autorov – libretistu Ernesta Brylla a hudobnej skladateľky Katarzyny 

Gärtnerovej. Toto dielo čerpalo z folklórnych tradícií (po hudobnej stránke bolo fúziou 

populárnej a folklórnej hudby) i z tradície ľudového, resp. stredovekého divadla 

(objavujú sa v ňom postavy Anjela, Čerta a Smrti) a bolo oslavou zbojníckeho života 

i najznámejšieho zbojníckeho kapitána, ponúklo dominantne romantizujúci pohľad na 

Jánošíkov život a odkaz. Na skle maľované, ktoré malo premiéru vo Varšave v roku 1970, 

sa na Slovensku hráva od roku 1973 v rôznych naštudovaniach dodnes. Jeho 



 49 

 

najúspešnejšia inscenácia v Slovenskom národnom divadle režiséra Karola L. Zachara 

z roku 1974 sa dočkala 648 predstavení, derniéru mala v roku 2004. Charakter tohto 

predstavenia sa v niesol v duchu tradičného a relatívne pietneho prístupu k jánošíkovskej 

legende: „Napriek tomu, že sa samotný Bryll snažil o odpatetizovanie a nadhľad, 

chápanie problematiky tomu nebolo naklonené a napriek alebo práve vďaka tomu sa 

inscenácia dožila takého množstva repríz“ (Vaňková). V roku 1980 sa bratislavské 

naštudovanie K. L. Zachara dočkalo aj televízneho spracovania.26  

V roku 1970 vzniklo aj iné úspešné divadelné predstavenie – Jááánošííík v podaní 

Radošinského naivného divadla od autora a režiséra Stanislava Štepku. Koláž 

dialogických výstupov, pesničiek i monológov sa hlási k tradícii divadla malých 

javiskových foriem.     K prejavom jánošíkovského mýtu pristupuje s parodickým 

nadhľadom. Zároveň však tému hrdinstva v období politickej normalizácie spracúva aj 

satirickou formou: „Všade na okolí sa v tom čase namnožili hrdinovia revolučného 

robotníckeho hnutia, komunistickej strany, socialistickej práce a odboja, a tak sme sa 

chceli v rámci našej naivnej poetiky pohrať so všetkým, čo sa okolo hrdinu, a teda 

i hrdinského mýtu o Jánošíkovi za mnohé roky nakopilo v literatúre, v divadle, vo filme 

a vôbec v našej kultúre,“ – objasnil svoj autorský zámer Stanislav Štepka (2021, s. 59). 

Je potrebné dodať, že Štepkov humor v tomto dramatickom texte málokedy smeruje  

k uštipačnosti irónie a satiry, ide skôr o láskavý či nonsensový humor, ktorý si je vedomý 

vlastnej komickosti (Lešková, 2013, s. 53).  

Štepkovho Jááánošíííka môžeme čítať ako postmoderný text plný 

intertextuálnych odkazov – názvami kapitol sú pasáže Bottovej básnickej skladby Smrť 

Jánošíkova, nájdeme v ňom paródiu Sládkovičovej Maríny i modernejšej básne 

Miroslava Válka Domov sú ruky, na ktorých smieš plakať, alúzie na P. O. Hviezdoslava 

i ironické odkazy smerom k Bielikovmu Jánošíkovi. Parodované citácie využívajú 

všeobecný kultúrny vedomostný a literárny kontext v konfrontácii s novou akontextovou 

inováciou. Silným zdrojom komiky sa stáva nenaplnenie očakávaní (tamže, 2013, s. 52). 

Napriek tomu, že hra bola určená vzdelanejšiemu publiku, jej prvými fanúšikmi boli 

predovšetkým študenti, po vydaní hry na zvukových nosičoch v roku 1980 sa stala 

fenoménom akceptovaným širokou diváckou i poslucháčskou obcou. Pôvodné naštudo-

vanie Jááánošíííka malo 501 uvedení, s jeho aktualizovanými verziami Jááánošííík (po 

 

 

 
26 Dostupné na: https://www.youtube.com/watch?v=EmieU-KeYo0&t=13s. 

https://www.youtube.com/watch?v=EmieU-KeYo0&t=13s


 50 

 

tridsiatich rokoch) z roku 2000 a Jááánošííík po tristo rokoch z roku 2013 už prekonalo 

1000 repríz a patrí medzi najúspešnejšie slovenské divadelné predstavenie všetkých čias. 

Jááánošííík Stanislava Štepku bolo predstavením, ktoré zásadným spôsobom 

popularizovalo i legitimizovalo parodický pohľad na jánošíkovskú tému na Slovensku.27 

Významný podiel na demýtizácii v tomto predstavení má ústredný hrdina, pochybujúci 

Jánošík, ktorý nechce byť patetickým hrdinom, ale obyčajným človekom. Toto 

predstavenie Jánošíka ako antihrdinu bolo počiatkom 70. rokov minulého storočia 

netradičné a mohlo byť vnímané za „rúhanie“ voči národnej legende, ale i samému 

konceptu uctievania rôznych hrdinov. Štepka si uvedomoval, že subverzívne stvárnenie 

jánošíkovskej legendy sa môže priečiť kolektívnemu „zdravému rozumu“ (i strážcom 

dobovej ideológie), preto v závere hry svoj podvratný pohľad na mýtus relativizuje až 

devalvuje, keď odhaľuje divákom, že sa predstavenie odohráva v psychiatrickej liečebni 

(pozri i Lešková, 2013, s. 60).  

Na podobnej vlne spochybňovania národného mýtu sa niesol aj film Pacho, 

hybský zbojník, ktorý v roku 1975 natočil niekdajší Bielikov asistent a herec Martin 

Ťapák. Komédia s prvkami muzikálu vznikla na motívy rovnomennej poviedky Petra 

Jaroša, na ktorej sa okrem Martina Ťapáka scenáristicky podieľala aj humoristická 

dvojica Július Satinsky a Milan Lasica, ktorej bol parodický tvorivý prístup blízky.28 

Ústredný hrdina filmu Pacho je už svojím vzhľadom i nízkou postavou protikladom 

zidealizovanej podoby legendárneho zbojníckeho kapitána. Pacho je síce klasický 

antihrdina, nechýba mu však dôvtip, vynaliezavosť i istý morálny apel, ktorým sa podarí 

demoralizovanú, alkoholom a sexom posadnutú zbojnícku skupinu zorganizovať  

a priviesť k vlastnej vízii boja proti nespravodlivej šľachte. Film Martina Ťapáka je 

parodickým stvárnením jánošíkovského mýtu, zosmiešňuje i tradičné motívy z filmových 

spracovaní Jánošíka, predovšetkým verzie od Paľa Bielika.29 Hoci je Pacho čitateľnou 

alúziou na Jánošíka, tvorcovia filmu divákom zároveň prízvukujú, že legendárny 

 

 

 
27  Zaujímavou divadelnou paródiou Jánošíkovského mýtu bola aj hra Ľubomíra Feldeka Jánošík podľa 

Vivaldiho, ktorá mala premiéru v roku 1979 v Štátnom divadle v Košiciach.  
28  Milan Lasica priznáva, že na jánošíkovskú tematiku vždy pozeral pohľadom recesistu: „Neskoršie som 

scénku o tom, ako dvaja pracovníci Akadémie vied zistili, že Jánošík ešte žije, a boli vyslaní do hôr dať 

celú vec do poriadku,  ešte párkrát prepracoval a mnohé z nej slúžilo ako inšpirácia k scenáru Pacho, 

hybský zbojník, ktorý sme písali s Julom Satinským a Martinom Ťapákom na motívy Jarošovej poviedky. 

Jánošík bol hrdina, Pacho antihrdina. A antihrdina má k realite vždy bližšie ako hrdina“ (Lasica, 2021, 

s. 38 – 39). 
29  Jedným z odkazov Ťapákovho filmu na Bielikov veľkofilm je napríklad obsadenie herca Dušana 

Blaškoviča do rovnakej úlohy pôvodného zbojníckeho kapitána. 



 51 

 

zbojnícky kapitán je úplne inou postavou (ktorého zidealizovaný portrét obdivuje Mária 

Terézia). Tento postup môže slúžiť aj ako alibi voči kritike zo znevažovania národnej 

legendy.30 Ťapákova hudobná komédia však ani nemala prioritne ambíciu útočiť na 

národné tradície, skôr ich jemne ironickou formou oživovala. Nájdeme v nej prístupný 

ľudový humor (vrátane populárneho a v dobe vzniku filmu potláčaného sexuálneho 

humoru), hudobnú zložku ponúkajúci fúziu populárnej a folklórnej hudby 

a v záverečnom zábere i pateticky nasnímané zábery majestátnych tatranských vrchov. 

Film bol v dobe vzniku prijatý kritikou až prekvapivo kladne (Hanáková, 2007,     s. 14), 

rovnako pozitívny bol i jej divácky odkaz. Komédiu videlo 830 tisíc divákov a stala sa 

tak divácky najúspešnejším slovenským filmom 70. rokov.  

V 70. rokoch minulého storočia vznikol ešte jeden významný film oživujúci 

jánošíkovský odkaz – prvý slovenský celovečerný animovaný film Viktora Kubala 

Zbojník Jurko z roku 1976. Tento film bol predovšetkým nepatetickou poctou ľudovému 

hrdinovi   a v duchu predchádzajúcich Kubalových krátkych animovaných filmov 

a seriálov využíval hravosť, iróniu i absurdný humor. Film tiež nezaprie vplyv americkej 

kreslenej grotesky, ktorý bol evidentný už v prvom dokončenom Kubalovom filme 

Studňa lásky z roku 1944. Pri tvorbe scenára Zbojníka Jurka sa Kubal inšpiroval 

tradičnou jánošíkovskou legendou, ktorú objavíme napríklad v Jiráskových Starých 

povestiach českých (1894, povesť O Jánošíkovi). Tak ako u Jiráska, aj u Kubala je 

významnou postavou rozprávková „panna v bielom“, ktorá mladíka obdarí zázračným 

zbojníckym opaskom a dá mu tak silu bojovať proti neľútostnému panovníkovi a jeho 

drábom. Zbojník Jurko je prioritne určený detskému publiku, ponúka mu láskavý a hravý 

autorský pohľad na ľudového hrdinu s rozprávkovými motívmi i využívaním 

antropomorfizmu u zvierat, no dospelému recipientovi ponúka širšie možnosti 

interpretácie, hlavne čo sa týka dvojzmyslov, irónie i absurdity. Kubal vo filme rezignuje 

na hovorené slovo a využíva ho len v úvode filmu v podaní folklórnej speváčky Dariny 

Laščiakovej, ktorá film sprevádza aj slovenskými folklórnymi piesňami. Podľa Leškovej 

Kubal vo filme pracuje s náznakom, elipsou, ktorá produktívne substituuje to, čo je ťažko 

verbalizovateľné. Zároveň si je vedomý subtílne pociťovanej hranice patetickosti a citu 

(Lešková, 2013, s. 92). V diele sa vkusne a funkčne dopĺňajú akčné a lyrické scény, 

animovaný film balansuje na hranici vážnosti a humoru, objavíme v ňom pátos, miestami 

 

 

 
30  Podobný prístup zvolili neskôr aj tvorcovia legendárnej britskej biblickej paródie Život Briana (orig. 

Life of Brian, 1979), ktorá bola napriek tomu kritizovaná zo znevažovania odkazu Ježiša Krista. 



 52 

 

dekonštruovaný jemnou iróniu. Zaujímavé je hravé vizuálne stvárnenie tradičných 

metafor, ktoré sú v slovesnej forme už často archaické či vyprázdnené (napr. mladému 

vzdorovitému Jánošíkovi sa zmenia oči na vatry, keď sa s Aničkou ako deti stretnú 

s drábom evokujúcim Quasimoda, od prekvapenia a strachu vrastú koreňmi do zeme 

atď.). V záverečnom vyznení i interpretácii Zbojníka Jurka dominuje skôr úctivý pohľad 

na jánošíkovskú legendu, neprehliadnuteľný je i tradičný motív boja proti tyranii 

a sympatizovanie s chudobnými a ponižovanými ľuďmi. Takýto prosociálny postoj 

nevychádza len z dobovej ideológie, je blízky i tradičnej ľudovej kultúre a tiež súčasnej 

popkultúre. 

Jánošíkovský mýtus chytil druhý dych po vzniku Slovenskej republiky v roku 

1993. Počas nacionalistickej vlády Vladimíra Mečiara sa zaradil terchovský zbojník 

medzi popredné symboly slovenskej štátnosti. K jánošíkovskej tradícii sa hlásil aj ďalší 

slovenský populistický premiér Robert Fico (Vražda, 2008). Sociológ Juraj Buzalka 

spomína Jánošíka aj v súvislosti s tradíciou romantického vodcovstva na Slovensku. 

Jánošik v tomto kontexte reprezentuje „ušľachtilého divocha“, vzdorujúceho „cudziemu“ 

neosobnému právu (pre ktoré je samozrejme obyčajný zlodej) a zákulisným hrám 

„cudzích“ (rozumej nadlokálnych) síl a mocností (Buzalka, 2023, s. 65). 

V roku 1997 sa začal pripravovať veľkofilm Jánošík, projekt sa však nezrealizoval  

a skončil spreneverou štátnej dotácie vo výške 22,5 milióna korún (Matejčíková, 1999). 

Ďalším a zatiaľ ostatným filmom s jánošíkovskou tematikou sa stal koprodukčný 

slovensko-česko-poľský film Jánošík – Pravdivá história, ktorý podľa scenára Evy 

Borušovičovej zrealizovali poľské tvorkyne Agnieszka Holland a jej dcéra Kasia 

Adamik. Film sa začal natáčať už v roku 2002, kvôli finančným problémom bol 

dokončený a uvedený až v roku 2009. Jánošík – Pravdivá história prináša výraznú 

revíziu tradičného mýtu, ide o prvý hraný jánošíkovský film so slovenskou účasťou, ktorý 

sa zásadne rozchádza so známou divadelnou predlohou Jiřího Mahena Janošík. Snaží sa 

opierať o historické zdroje a čerpať z aktuálnejšej literatúry faktu. Za pretext filmu by 

sme preto mohli považovať monografie historika        a folkloristu Andreja Melicherčíka 

Jánošíkovská tradícia na Slovensku z roku 1952, resp. Juraj Jánošík: Hrdina 

protifeudálneho odboja slovenského ľudu z roku 1956. 31  

 

 

 
31 Scenáristka Eva Borušovičová na tlačovej konferecii k premiére Jánošíka spomína, že inšpiráciou jej    

bola kniha Legenda o Jánošíkovi od Andreja Melicherčíka, ku ktorej sa dostala v odbornej knižnici 



 53 

 

Jánošík – Pravdivá história je kronikou posledných dvoch rokov Jánošíkovho 

života. Začína v roku 1711 po potlačení povstania Františka II. Rákocziho proti 

Habsburgovcom. Jánošík pôsobil ako kurucký vojak na strane Rákocziho, po svojom 

zajatí sa stal vojakom cisárskeho vojska a pôsobil na Bytčianskom hrade ako veliteľ 

strážneho oddielu. Tam sa zoznámil s kysuckým zbojníckym kapitánom Tomášom 

Uhorčíkom, od ktorého neskôr prevzal vedenie zbojníckej skupiny. Dej filmu zobrazuje 

Jánošíkovo zbojníčenie od jesene 1711 do zimy 1712 i jeho zatknutie a popravu 

v polovici marca (film uvádza ako dátum smrti 17. marec, ale iné historické zdroje 

spomínajú i 18. marec) 1713.  

Z výrazotvorných prvkov vo filme Holland a Adamik dominuje naturalizmus, 

ktorý sa prejavuje zobrazovaním explicitného násilia a krutostí (boje, mučenie, zranenia), 

ale aj relatívne explicitných sexuálnych scén. Tieto scény sa snažia historickú legendu 

humanizovať a desakralizovať, niekedy až s rizikom dehonestácie hrdinu – v jednej scéne 

vidíme napr. Jánošíka močiť. Napriek takejto umeleckej štylizácii nemôžeme 

koprodukčnú historickú snímku považovať za naturalistický film, keďže výraznou 

zložkou filmu sú aj poetizmus a folklorizácia – teda tradičnejšia forma jánošíkovských 

diel, ktorou sa usiloval uchopiť túto látku už dokumentarista Karel Plicka. Tá sa prejavuje 

poetickými prírodnými zábermi kameramana (panorámami i detailmi) Martina Štrbu, ale 

i zobrazením ľudových zvykov (Uhorčíkova svadba, svätojánska noc), umocňuje ju 

hudobná zložka skladateľa Antoni Komasa-Łazarkiewicza v štýle karpatskej etno hudby. 

Kontrapunktom k natura-listickým scénam sú aj iracionálne „snové“ motívy (Jánošík 

lietajúci i topiaci sa medzi nahými ženami, jeho stretnutie sa s Pannou Máriou). 

Výrazným motívom filmu je kontrast medzi kresťanskou tradíciou a pohanskými zvykmi 

– ten je reprezentovaný Jánošíkovou morálnou dilemou hlavne vo vzťahu k sexuálnej 

zdržanlivosti, uctievaním pohanských zvykov Jánošíkovou rodinou, či pohanskou 

orientáciou manželky zbojníka Huncagu, ktorá vyústi až do vraždy kňaza z Domaniže.  

Tvorcovia Jánošíka – Pravdivej histórie sa snažili predstaviť hlavného hrdinu ako 

komplexný charakter – výrazne dekonštruovali jeho archetypálnu podobu hrdinského 

zbojníka známu z predchádzajúcich diel. V úvode filmu je Jánošík prezentovaný ako 

plachý a neistý introvert s nevinným výrazom. Keď v druhej časti filmu začne tento 

 

 

 

okolo roku 1980. Keďže takýto titul Melicherčík nenapísal, pravdepodobne mala na mysli jeden zo 

spomenutých  titulov. Zdroj: https://www.youtube.com/watch?v=b0ty9NxKw2w. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=b0ty9NxKw2w


 54 

 

plachý mladík veliť zbojníckej družine, je jeho prejav na hranici uveriteľnosti. Nemusí 

pritom ísť iba o scenáristický problém – kritika často poukazovala na nevhodné obsadenie 

Jánošíka málo tvárnym mladým českým hercom Václavom Jiráčkom. Prvá časť filmu sa 

zameriava na zobrazenie vnútorného sveta Jánošíka a jeho prerod z poslušného vojaka 

v rozhodného zbojníckeho kapitána. Druhá časť filmu je akčnejšia a prekvapí nás v nej  

i netradičná dejová odbočka smerom k inej, pôvodne vedľajšej, postave – k zbojníkovi 

Huncagovi a jeho manželke – ľudovej liečiteľke, ktorým domanižský farár odmietne 

pokrstiť dieťa. Tento čin je podľa Borušovičovej scenára dôvodom, prečo sa ho Huncaga 

rozhodne zavraždiť. Motív krutého činu vraždy farára Juraja Vrtíka z Domaniže, ktorý 

historici opisujú výrazne odlišne32 a následné Jánošíkovo rázne vyštvanie Huncagu zo 

zbojníckej družiny smeruje k finálnej snahe filmárov vykresliť Jánošíkovu popravu ako 

nespravodlivú. Koncept zbojníckeho kapitána ako obete nespravodlivého spoločenského 

systému nie je až tak vzdialený tradičnému zbojníckemu mýtu, hoci, na rozdiel od 

známych stvárnení Jánošíka, sa zbojník v podaní Václava Jiráčka nedá vnímať ako 

aktívny a cieľavedomý rebel voči establišmentu. V tomto koprodukčnom filme 

lokalizovanom do oblasti Tatier a severného Slovenska, absentuje aj akákoľvek zmienka 

o boji zbojníkov za národné sebaurčenie, či motív protimaďarizačného boja, je tu 

evidentná snaha ponúknuť príbeh atraktívny pre multinárodné publikum.  

Film Jánošik – pravdivá história môžeme považovať za postmoderné dielo 

umožňujúce rozporné i protichodné čítanie. Jánošík je síce človek evidentne pohybujúci 

sa za hranou zákona kvôli obžive, no hlavne v závere filmu je evidentná snaha tvorcov 

priblížiť aj jeho morálne kvality a isté sociálne cítenie. Film sa pokúša rozísť s tradičným 

obrazom terchovského zbojníka, no nechýbajú v ňom ani mnohé intertextuálne odkazy 

na známe jánošíkovské audiovizuálne diela. Keď Jánošíka prinúti Barbora pobozkať ju 

cez látku – nemôžeme si nespomenúť na podobný bozk v Siakeľovom filme (pozri obr. 1 

a 2). Jiráčkov Jánošík má podobný imidž ako Jánošík Paľa Bielika – atletickú postavu 

a pod klobúkom zapletané tmavé vrkoče. Aj jeho naturalisticky zobrazená smrť na háku 

prestrihávaná krátkymi poetickými zábermi na nebesia nad tatranskými končiarmi nám 

pripomenú montáž Fričovho filmu – hoci tu ju nevnímame ako Jánošíkovu 

 

 

 
32  Podľa tradičnejšej legendy kňaza Juraja Vrtíka dvaja členovia Jánošíkovej bandy prepadli na vrchu 

Suchá, kam vyšiel na koni, a postrelili ho. Zabijaci ho potom nechali na mieste, kde ho čoskoro našli 

zdesení miestni ľudia. Na následky zranení zomrel o necelý mesiac neskôr, 2. októbra 1712 

(Michalková, 2017).  



 55 

 

transcendenciu s Bohom či slovenským národom, skôr ako zbojníkov návrat k domovu 

a prírode. V závere koprodukčného filmu z roku 2009 sa dozvedáme, že Barbora porodila 

Jánošíkovo dieťa – ide o tradičný katarzný symbol nehynúceho zbojníckeho odkazu, 

ktorý vo forme mladých zbojníkov nájdeme aj v závere Bielikovho Jánošíka či 

Ťapákovho Pacha, hybského zbojníka.33  

Film Jánošík – Pravdivá história už názvom sľubuje, že sa pokúsi o dekonštrukciu 

tradičného jánošíkovského mýtu v audiovizuálnom priestore. Jedna z jeho scén odhaľuje, 

že o Jánošíkovi sa rozprávali vymyslené (priam rozprávkové) príbehy už za jeho života. 

Film režisérok Angnieszky Holland a Kasie Adamik ponúka najkomplexnejší pohľad na 

historickú postavu Jánošíka a mýtus, ktorý sa okolo neho vytvoril, konštruuje však 

zároveň nové mýty. Nie je však to typický divácky film, absentuje v ňom výraznejšia 

dramatická zápletka (napr. tradičný motív pomsty za umučenie otca) a neponúka divákovi 

jasný interpretačný kľúč. Kritici snímke vyčítali neujasnenú výpoveď, prílišnú tematickú 

i formálnu roztrieštenosť, absenciu výraznejšieho príbehu i pridlhú stopáž. Napriek tomu 

tento historický veľkofilm v našich kinách ho videlo vyše 150 000 divákov, čím sa stal 

tretím najnavštevovanejším slovenským filmom po roku 1993. Snímka Jánošík – 

Pravdivá história patrí spolu s iným koprodukčným filmom Bathory (2008) režiséra 

Juraja Jakubiska medzi prvé významnejšie koprodukčné historické projekty so 

slovenskou účasťou, snažiace sa oživovať pozoruhodné postavy a témy spoločných 

stredoeurópskych dejín. K tomuto trendu historických filmov cielene presahujúcich 

národné (resp. česko-slovenské) teritórium sa neskôr prihlásili snímky ako Legenda 

o lietajúcom Cypriánovi (2010) či Pomaľované vtáča (2019). 

Napriek ambícii zatiaľ jediného hraného jánošíkovského filmu nakrúteného 

v tomto tisícročí odlíšiť sa od tradičnejších diel s rovnakou tematikou, môžeme v ňom 

nájsť aj viaceré paralely. Jánošík – Pravdivá história sa síce rozchádza z príbehom 

prevzatým z Mahenovej drámy Janošík, nerezignuje na tradičnú inšpiráciu folklórom 

(hoci ten tu nemá podobu známych slovenských ľudových piesní). Ako postrehla Dana 

Lešková, ktorá skúmala v monografii Fikcia a história moderné jánošíkovské naratívy 

nielen vo filmovom umení, ale i v divadle, výtvarnom umení a komikse, súčasné naratívy 

 

 

 
33  Symbol mladých ľudí ako pokračovateľov ľudovej tradície využil už v roku 1933 Karel Plicka v závere 

svojho známeho slovenského folkloristického filmu Zem spieva. Rovnaký motív sa objavuje aj na konci 

Kubalovho animovaného filmu Zbojník Jurko, kde v kruhu súčasných mladých ľudí objavíme aj 

samotného Jánošíka. 

 



 56 

 

oživujú aktualizačným posunom folklór hlbšie ako by to dokázali jeho mechanickým 

kopírovaním (Lešková, 2014, s. 102). Tak, ako si nevieme predstaviť Jánošíka mimo 

folklórneho prostredia, ani v ostatnom jánošíkovskom filme nechýba vplyv globálnej 

popkultúry, Hoci v úvode nám Borušovičovej scenár predstavuje nevýrazného antihrdinu 

– neúspešného kuruckého vojaka – ten sa vplyvom životných okolností a skúsenosti 

prerodí v cieľavedomého vodcu rebelov – teda charakter typický pre žáner 

dobrodružného filmu, kriminálneho filmu, ale aj westernu. Jánošík ako tradičný kríženec 

ľudového (folklórneho) a populárneho hrdinu je tiež nositeľom morálneho kódexu, ktorý 

presahuje parciálne ideologické posolstvá (napr. odkaz nacionálny, multikultúrny, 

konfesný, resp. motív triedneho boja).  

Predkladaný pohľad venovaný transformácii i dekonštrukcii jánošíkovskej 

legendy sa zameriaval na okruh českých a slovenských hraných filmov. Nezmapovali 

sme v ňom seriálovú televíznu tvorbu reprezentovanú 13-dielnym poľským seriálom 

Janosik režiséra Jerzy Passendorfera z roku 1973 (ktorý sa o rok neskôr dočkal 

i filmového zostrihu) či 50-dielnym animovaným seriálom Jaroslava Barana Zbojník 

Jurošík z roku 1991. Aj v týchto seriáloch však nájdeme odkazy folklórnej tradície 

a zároveň vplyvu globálnej populárnej kultúry.  

Literárne prejavy jánošíkovského mýtu boli v minulom storočí často analyzované 

v kontexte folklórnej tradície (napr. Melicherčík, Gašparíková, neskôr Goszczyńska). Je 

to pochopiteľné, keďže tento mýtus má hlboké korene v ľudových povestiach i piesňach. 

V súčasnej próze s jánošíkovskou tematikou sledujeme trend demýtizácie, no občas aj 

snaha o istú „defolklorizáciu“ príbehu zbojníckeho kapitána – ukážkou je napr. román 

Mariany Čengel Solčanskej Jánošík z roku 2019. Jánošík je však stále dominantne 

vnímaný ako významný folklórny symbol. V rámci audiovizuálneho jánošíkovského 

diskurzu, ktorému sa v súčasnosti venujú filmológovia a estetici (napr. Juraj Oničšenko, 

Petra Hanáková, Dana Lešková či Juraj Malíček), silnie tendencia vnímať Jánošíka aj ako 

mediálny fenomén a hrdinu populárnej kultúry. V takomto duchu bol reflektovaný aj 

v epizóde dokumentárneho cyklu Slovenské kino nazvanej Jánošík, vykrádaný 

superhrdina z roku 2010 režisérky Lenky Moravčíkovej-Chovanec. História preukázala, 

že jánošíkovské filmy majú potenciál udržiavať i spätne inšpirovať folklórnu tradíciu, ale 

zároveň byť komunikatívne a podnetné pre globálne mediálne publikum.  



 57 

 

3 REFLEXIA ŽIVOTA A DIELA CYRILA A METODA 

V TELEVÍZNEJ, FILMOVEJ I INTERNETOVEJ TVORBE 

 

3.1. Prvé audiovizuálne hrané diela o Cyrilovi a Metodovi 

 

Postavy sv. Cyrila a Metoda a ich veľkomoravská misia sa stali inšpiráciou pre mnohé 

slovenské umelecké diela. V slovenskej literatúre sa objavili v období baroka a s príchodom 

slovenského národného obrodenia koncom 18. storočia sa cyrilo-metodská tematika stala 

v našej poézii, próze, dramatickom, výtvarnom i hudobnom umení mimoriadne 

frekventovanou.34 V televíznej či filmovej tvorbe na Slovensku sa však s osudom 

solúnskych bratov stretávame len ojedinele, pričom diela reflektujúce ich život a odkaz sa 

v spomínaných médiách objavujú až v posledných troch desaťročiach.  

Rezervovanosť slovenskej hranej televíznej a filmovej tvorby voči príbehu a odkazu 

Cyrila a Metoda má niekoľko dôvodov. V rokoch 1948 až 1989 to bola predovšetkým 

politická situácia neprajúca objektívnej prezentácii týchto osobností v médiách, ktoré 

výrazne podliehali štátnej kontrole i cenzúre. Komunistická moc so zahraničnopolitickou 

orientáciou na Sovietsky zväz vyzdvihovala Veľkú Moravu ako žriedlo panslovanského 

kultúrneho odkazu a Cyrila a Metoda prezentovala ako údajných bojovníkov proti násilnej 

germanizácii (Kopal, 2014, s. 207). Oceňovala solúnskych bratov aj ako tvorcov prvého 

slovanského literárneho jazyka a abecedy, no problematické bolo ich poslanie ako šíriteľov 

kresťanstva a významných predstaviteľov cirkvi. Po roku 1989 narážali snahy o priblíženie 

osudov vierozvestcov zo Solúna predovšetkým na finančné prekážky a zmenu orientácie 

slovenskej (i stredoeurópskej) kinematografie výraznejšie sa otvárajúcej únikovým 

snímkam pre intelektuálne menej náročné široké divácke publikum. Príbeh z 9. storočia si 

štandardne vyžadoval spracovanie v rámci žánru historickej drámy, ktorý patrí medzi 

náročné filmové žánre, nielen nákladmi, ale aj produkciou. Konzervatívny a pietny obraz 

Cyrila a Metoda v spoločnosti, vychádzajúci z doterajšej umeleckej tradície, podporovaný 

 

 

 
34  Misionárska činnosť Cyrila a Metoda je spomenutá v prvom slovenskom tlačenom katolíckom zborníku 

Cantus Catholici vydanom v roku 1655, ktorý zostavil Benedikt Szӧllӧsi. V období osvietenstva nájdeme 

zmienku o solúnskych bratoch v predhovore Mateja Bela ku Gramatike česko-slovenskej (Grammatica 

slavico-bohemica) od Pavla Doležala z roku 1746. V časoch slovenského národného obrodenia sa 

objavuje cyrilo-metodská téma napríklad v literárnych dielach Juraja Fándlyho, Jána Hollého, Jána 

Kolára, Ľudovíta Štúra, Andreja Sládkoviča či Jozefa Miloslava Hurbana. 



 58 

 

štátnymi i cirkevnými predstaviteľmi, výrazne sťažoval snahy tvorcov vytvoriť zo 

solúnskych bratov hrdinov masovo atraktívnych a ziskových audiovizuálnych diel. 

Veľkomoravské dejiny a jej významní predstavitelia sa objavili v slovenských 

televíznych inscenáciách osemdesiatych rokov Mojmír II (r. M. Pietor, 1981), Samo, kupec 

a kráľ (r. P. Haspra, 1988) a Svätopluk (r. J. Zachar, 1989) (Kopal, 2014, s. 218 – 219). 

V polovici osemdesiatych rokov minulého storočia sa Veľká Morava mala stať námetom 

pre rovnomenný slovenský veľkofilm. Projekt režiséra Andreja Lettricha mal pozostávať 

z troch dielov Samo, Rastislav a Svätopluk. Záverečná časť filmu v scenáristickom 

spracovaní Milana Ferka sa mala venovať aj cyrilo-metodskej misii, no tá sa stala 

ideologicky najspornejšou i výrazne kritizovanou časťou celého projektu (Kopal, 2014,  

s. 211).35  

Prvou televíznou snímkou tematizujúcou život sv. Cyrila a Metoda sa stala televízna 

inscenácia Solúnski bratia z roku 1988. Vznikla podľa scenára slovenského prozaika  

a dramatika Milana Ferka, ktorý sa vo svojich prózach (napr. Svätopluk, Svätopluk a Metod, 

Svätoplukovo dedičstvo, Veľkomoravské záhady) i v drámach (Pomsta Pribinova, Pravda 

Svätoplukova, Obrana Metodova, Svadba Svätoplukova, Smrť Gorazdova, Nádej 

Mojmírova) frekventovane venoval významným osobnostiam i udalostiam Veľkej Moravy. 

V dvojdielnej televíznej inscenácii Solúnski bratia sa Milan Ferko zameral na obdobie 

trojročného pôsobenia (867 – 869) Konštantína a Metoda v Ríme. Po tom, ako v rokoch 863 

až 867 na Veľkej Morave uplatnili Konštantínom vytvorenú novú abecedu a preložili do 

staroslovienčiny základné liturgické diela, rozhodli sa ísť do Ríma, aby na dvore pápeža 

Hadriána II. realizovali svoj zámer: obhájili prvé slovanské písmo (hlaholiku), dosiahli 

schválenie kníh preložených do staroslovienčiny a presadili požiadavku samostatnej 

panónskoslovienskej diecézy. V Ríme sa odohráva ústredný dramatický konflikt medzi 

Konštantínom a Metodom na jednej strane, ktorí nezištne obhajujú záujmy Veľkej Moravy 

a aj každého národa i človeka na rovnoprávnosť, a predstaviteľmi franského kléru, ktorí sa 

im intrigami snažia tieto zámery prekaziť. Ako ústredný iniciátor intríg je v inscenácii 

zobrazený franský duchovný Viching, ktorý sa v roku 880 stal nitrianskym biskupom. Milan 

Ferko rozvíja v inscenácii aj romantickú líniu platonického vzťahu Hadriánovej dcéry Agáty 

ku Konštantínovi. Agáta je očarená učencovou osobnosťou i jeho názormi a má výrazný 

 

 

 
35  Film Veľká Morava, ktorý mal byť koprodukčným projektom medzi štúdiami Koliba, Gottwaldov 

a Barrandov, sa napokon nezrealizoval kvôli odmietavým reakciám českej strany (Kopal, 2014, s. 207). 

 



 59 

 

vplyv na to, že pápež Hadrián uzná požiadavky Konštantína a Metoda. Pápežova dcéra je 

neskôr unesená a na Vichingov podnet zavraždená rímskym vojakom Eleutérom. Takýto 

motív s príchuťou konšpiračnej teórie mohol Ferko vytvoriť aj vďaka tomu, že podľa 

historických prameňov bola pápežova dcéra naozaj v roku 868 unesená a zavraždená, spolu 

so svojou matkou.36 Ďalší plán inscenácie Solúnski bratia opisuje aj spor kniežaťa Rastislava 

a jeho synovca Svätopluka. Kým Rastislav je nemilosrdný voči Franskej ríši a jej cirkevných 

predstaviteľov vypovie z Veľkej Moravy, Svätopluk je tu zobrazený ako pragmatický 

diplomat, usilujúci o nekonfliktný vzťah s Franskou ríšou. 

Inscenácia Solúnski bratia je síce autorskou fikciou, opiera sa o mnohé historické 

fakty a historické osobnosti. Zaujme prepracovanými a diferencovanými charaktermi 

postáv, najmä ústredných hrdinov. Kým Konštantín je zobrazený ako introvertný, hĺbavý 

a často pochybujúci muž, Metod má pragmatickejšiu a ráznejšiu povahu. Títo hrdinovia 

často prichádzajú do konfliktov z rôznymi typmi výrazne menej sympatických postáv, od 

sofistikovaného intrigána Vichinga, ťažko čitateľného kardinála Formosu, až po menej 

obratného zradcu z radov vierozvestov Vavrinca. Výraznou zmenou postoja v dráme prejde 

len pápež Hadrián II., ktorý sa od nevýraznej a váhavej postavy často podliehajúcej vplyvu 

kléru, aj s prispením rodinnej tragédie, vyprofiluje v osvietenú a nezávislú osobnosť. Film 

síce ponúka v tej dobe tradičný obraz cirkvi ako spoločenstva intrigánov a oportunistov, ale 

do kontrastu s nimi ponúka aj obraz ústredných cirkevných predstaviteľov s autentickou 

vierou. Takéto zobrazenie kresťanských hrdinov bolo možné len vďaka politickému odmäku 

v prestavbovom Československu. Televízna inscenácia Solúnski bratia je ukážkou nielen 

nadpriemernej scenáristickej práce Milana Ferka, ale aj citlivej a sofistikovanej réžie Pavla 

Haspru, ktorý s využitím popredných slovenských divadelných hercov (v hlavných úlohách 

sa predstavili Štefan Kvietik a Emil Horváth ml.) dokázal vytvoriť vierohodný 

a emocionálne silný obraz zápasu solúnskych bratov o sebaurčenie a kultúrne povznesenie 

Veľkej Moravy. 

Po roku 1989 a predovšetkým po vzniku samostatnej Slovenskej republiky sa stala 

cyrilo-metodská tradícia i obdobie Veľkej Moravy výraznejšie medializovanou témou ako 

doposiaľ. Vládnuce špičky novovznikajúcej republiky sa hlásili k odkazu Svätopluka, Cyrila 

i Metoda. V roku 1996 boli stvárnení solúnski bratia v polhodinovom televíznom filme 

Povesť o Cyrilovi a Metodovi z cyklu Hrady a povesti. Toto dielo režiséra Ľuboša Midriaka 

 

 

 
36 Vo Ferkovej inscenácii však zomiera iba Agáta, jej matka Štefánia sa neskôr utiahne do kláštora. 



 60 

 

vzniklo na motívy Starých povestí slovenských od Milana Ferka a reprezentuje žáner 

dramatizovaného dokumentárneho filmu. Rozprávač Michal Ďuriš v ňom približuje zásadné 

udalosti spojené s pôsobením Cyrila a Metoda na Veľkej Morave. Navonok odborný štýl 

komentára ja zafarbený konfesným pohľadom na solúnskych bratov ako poslov Božích37. 

Komentár je sprevádzaných niekoľkými krátkymi hranými scénkami, ktoré didakticky 

približujú najvýznamnejšie momenty príbehu vierozvestov. V kontraste s kultivovaným 

a civilne pôsobiacim prejavom Michala Ďuriša sú však tieto scénky stvárnené amatérskymi 

hercami poznamenané oveľa nižšou mierou autentickosti a sú prezentované s preexpo-

novaným pátosom.38 

V roku 1998 zrežíroval Martin Kákoš televízny film Knieža, podľa románu 

vtedajšieho slovenského ministra kultúry Ivana Hudeca. Jeho ústrednou témou sú osudy 

nitrianskeho kniežaťa Pribinu, ktorý bol zo svojej ríše vyhnaný moravským kniežaťom 

Mojmírom. Schematický scenár jasne vyzdvihuje charakter nitrianskeho kniežaťa 

a konfrontuje ho s podlým a zlým Mojmírom. V záverečných titulkoch však nezabúda 

spomenúť aj odkaz Cyrila a Metoda. Televízny film Knieža je možné zaradiť k tzv. 

„národným“ filmom, ktorých úlohou bolo propagovať údajné korene novovzniknutého štátu 

počas vlády premiéra Vladimíra Mečiara. Na televíznom filme Knieža sa okrem Slovenskej 

televízie podieľalo aj čerstvo sprivatizované Štúdio Koliba, ktoré malo produkovať 

„národné“ veľkofilmy pre kiná Jánošík a Pribina. Tieto filmy však napriek štedrej dotácii 

štátu nevznikli39 a Štúdio Koliba sa dostalo do bankrotu. Nezvládnutá a podozrivá 

privatizácia filmových ateliérov na Kolibe po roku 1996 na dlhú dobu nielen zabrzdila 

rozvoj slovenskej filmovej tvorby, ale predovšetkým na dlhé obdobie odradila tvorcov 

a producentov (s korektnými úmyslami) púšťať sa do veľkorozpočtových projektov 

historických filmov s národnou tematikou.  

 

 

 

 
37  Ukážka z komentára: „Boh vyslyšal jeho (Konštantínove, pozn. Š. T.) prosby a jeho rukou začal písať 

evanjeliá v novom jazyku.“ 
38   Tento pátos vychádza zo schematických charakterov a replík ústredných aktérov. Konštantín sa v nich 

sám prezentuje ako martýr („Ja umieram pre svet a svet umiera pre mňa!“), franský biskup Viching 

prejavuje permanentné verbálne i neverbálne pohŕdanie nielen solúnskymi bratmi, ale aj ľudom Veľkej 

Moravy („Vôl nevie nič, lebo je volom. Poslúcha a slúži.“). 
39  Štát podporil tieto filmy sumou vo výške vyše 200 miliónov korún. Vyše sedemdesiat ostatných 

veriteľov vložilo na ich vznik sumu takmer pol miliardy korún (Petranský, 2003).  



 61 

 

3.2. Vzkriesenie záujmu o cyrilo-metodskú tradíciu v českom a slovenskom filme 

 

Výraznejšie snahy o produkciu hraných filmov s tematikou osudov Cyrila a Metoda sa 

začali na Slovensku opäť objavovať až pred rokom 2013. Okrem primárneho dôvodu 

osláv 1150. výročia príchodu Cyrila a Metoda na naše územie boli tieto úsilia podporené 

aj ďalšími faktormi. Začiatkom tohto tisícročia sa začali zintenzívňovať filmové 

koprodukcie v strednej Európe so snahou prinášať filmové diela tematizujúce spoločnú 

históriu nášho regiónu. Slovenská kinematografia a jej tvorcovia participovali napr. na 

koprodukčných filmoch ako Jánošík – Pravdivá história, Bathory, Nedodržaný sľub či 

Horiaci ker. Viaceré tieto koprodukčné projekty boli realizované aj s podporou 

Audiovizuálneho fondu, ktorý po svojom vzniku v roku 2009 pomohol znovunaštartovať 

rozvoj filmového priemyslu u nás. 

Už začiatkom roku 2009 sa v slovenských médiách objavili správy o tom, že 

v Nitre sa bude nakrúcať dvojdielny film o Cyrilovi a Metodovi. Prvá časť mala mať 

duchovný charakter, druhá mala byť dobrodružnejšia.40 Projekt producenta Ján Oparteho 

sa neskôr zmenil na 100-minútový hraný historický film a dostal názov Cyril a Metod 

alebo Anjelský obraz. Mal vzniknúť podľa scenára popredného slovenského scenáristu 

Ondreja Šulaja, v slovensko-chorvátskej koprodukcii a v réžii českého režiséra Iva 

Trajkova. Tento projekt mal mať premiéru v júli 2013, nedošlo však k jeho realizácii.  

Začiatkom roku 2013 ohlásil vznik svojho celovečerného filmu s cyrilo-

metodskou tematikou aj popredný slovenský režisér Juraj Jakubisko (Karasová, 2013).41 

Ten sa usiloval tento projekt vytvoriť širokej koprodukcii Česka, Slovenska, Ruska, 

Bulharska, Nórska, Ukrajiny a Kazachstanu, a oznámil tiež, že do úlohy Svätopluka by 

rád obsadil britského herca Ewana McGregora. Rozpočet na tento slovanský epos bol 

plánovaný na 17 miliónov eur, čím mal o 4 milióny eur prekročiť rozpočet jeho 

predchádzajúceho veľkofilmu Bathory.42 Veľkofilm sa však, podobne ako projekt Cyril 

 

 

 
40   Podľa článku: V Nitre budú nakrúcať veľkofilm o sv. Cyrilovi a Metodovi. In: Tlačová kancelária KBS, 

23. 1. 2009. Dostupné na internete: https://www.tkkbs.sk/view.php?cisloclanku=20090123016.  
41  Jakubisko historický veľkofilm s názvom Slovanská epopeja. Tisíc  rokov samoty priblížil týmito 

slovami: „Môj príbeh nerozpráva iba o súbojoch kedysi mocných, dnes už zabudnutých kráľov, ale tiež 

o zrode prvej ríše, ktorá sa stala prvým krôčikom k slovanskej pospolitosti a ktorá dodnes nebola 

predstavená na filmovom plátne. Veď  o histórii Slovanov, žijúcich na území rozprestierajúcom sa od 

stredu Európy až po Ural, častokrát nevedia ani naši západní susedia v EU. Je to rozprávanie o 

pohanstve a o zložitom zrode kresťanstva u Slovanov, ale tiež o túžbe byť šťastným navzdory neprajnému 

osud…“ Zdroj: http://www.jakubiskofilm.com/cs/pripravujeme/. 
42  S rozpočtom 13,3 milióna eur sa Bathory zaradil medzi najnákladnejšie filmy v strednej Európe. 

https://www.tkkbs.sk/view.php?cisloclanku=20090123016
http://www.jakubiskofilm.com/cs/pripravujeme/


 62 

 

a Metod alebo Anjelsky obraz, nedočkal realizácie, prioritne z dôvodu nedostatku 

financií. Hoci iniciátori oboch finančne náročných projektov sa snažili v explikácii 

svojich projektov poukázať na európsky rozmer a aktuálnosť odkazu Cyrila a Metoda, 

ukazuje sa, že pre producentov mimo Čiech a Slovenska nie je téma Veľkej Moravy či 

Cyrila a Metoda až taká atraktívna, participáciu na takomto veľkom koprodukčnom 

projekte vnímajú ako rizikovú pre návratnosť ich investícií.43 V súčasnej dobe je 

evidentné, že pri filmovom spracovaní osudov Cyrila a Metoda je efektívnejšie ponúkať 

ho prioritne lokálnemu publiku (predovšetkým českému a slovenskému) a namiesto vízií 

globálnych multiplexových veľkofilmov je vhodnejšie formátovať ho ako komornejší 

produkt určený pre verejnoprávne televízie najmä slovanských krajín. Takouto cesto sa 

vybrali tvorcovia televízneho seriálu Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov, ktorý mal 

premiéru v českej a slovenskej verejnoprávnej televízii v júli 2013. 

Vznik televízneho seriálu Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov iniciovala česká 

súkromná produkčná spoločnosť Three Brothers a na jeho vzniku participovali aj ďalší 

producenti z Čiech, Slovenska, Srbska a Ruska. Štvordielny televízny film podľa scenára 

Miroslava Oščatku a v réžii Petra Nikolaeva bol prezentovaný ako ukážka v súčasnosti 

atraktívneho žánru dokudrámy – teda diela využívajúceho primárne formu 

dokumentárneho filmu, ktorého isté (dramatické) pasáže sú stvárnené formou hraného 

filmu s profesionálnymi hercami.44 Okrem tohto televízneho cyklu štyroch 52-

minútových častí, vznikol ich zostrihom hraný celovečerný film s rovnomenným názvom. 

Zásadným posunom 85-minútového celovečerného filmu oproti seriálu bolo vloženie 

pôvodne nestranného vysvetľujúceho komentára epického príbehu osudov Cyrila 

a Metoda – od Cyrilovho narodenia do obdobia Metodovej smrti – do úst staršieho 

Cyrilovho brata. Celovečerný film sa opiera predovšetkým o dramatické pasáže zo štvrtej 

 

 

 
43  V súvislosti s predchádzajúcim historickým veľkofilmom filmom Juraja Jakubiska Bathory tu navyše 

existuje skúsenosť s dielom, ktoré napriek mimoriadnemu diváckemu ohlasu v Čechách a na Slovensku 

(kde zaujalo vyše 1 300 000 divákov), nezarobilo ani na svoje náklady a na medzinárodnom filmovom 

trhu výraznejšie nezaujalo. 
 
44 Zaradenie tohto seriálu medzi žáner dokudrámy bolo frekventovane uvádzané v  propagačných 

materiáloch cyklu (napríklad i na webovej stránke RTVS), hoci jeho forma má mimoriadne blízko k 

tradičnému hranému televíznemu seriálu. Gladiš (2015, s. 96) považuje tento seriál za subžáner tzv. 

umeleckej dokudrámy, v ktorej (na rozdiel od faktuálnej dokudrámy) prevažujú hrané pasáže nad 

dokumentárnymi. V prvej časti seriálu nazvanej Bratia zo Solúna tvoria hrané pasáže až 84,57 % 

celkovej dĺžky filmu (tamže). 



 63 

 

časti seriálu. Dramatickejšia filmová verzia televízneho projektu však prekvapivo 

oslovila viac divákov v televíznom vysielaní a na DVD nosičoch ako v kinách.45  

Televízny seriál (a následne aj film) priniesol po premiére rozpačité reakcie 

divákov i odbornej kritiky. Odbornejšie reflexie vyčítali dielu istý neobjektívny pohľad 

na historické súvislosti pôsobenia Cyrila a Metoda na Veľkej Morave, resp. isté 

skreslenie historických faktov s cieľom zvýrazniť prínos vierozvestcov (i Veľkej 

Moravy) pre súčasnú českú a moravskú kultúru a národnú identitu. Už v úvodných 

titulkoch českej verzie filmu je poznámka, že film bol „natočený k 1150. výročiu od 

príchodu Cyrila a Metoda na územie dnešnej Moravy.“ V slovenskej verzii filmu je 

naopak v úvodných titulkoch korektná poznámka, že Veľká Morava nie je totožná zo 

súčasnou Moravou. V seriálovej verzii projektu sa na mape, zobrazujúcej púť Cyrila 

a Metoda, objavuje územie označené Morava (nie Veľká Morava) a sídlo kniežaťa 

Rastislava Veligrad je situované na severovýchod od moravských Mikulčíc. Televízny 

seriál nezakrýva snahu získať si priazeň predovšetkým českého a moravského publika 

a nekriticky vyzdvihuje vzťah solúnskych bratov k moravskej a českej kultúre a histórii. 

Tento zámer je však pre slovenského diváka ťažko akceptovateľný. Zamlčiavanie 

veľkomoravských lokalít nachádzajúcich sa na území Slovenska a cyrilo-metodského 

prínosu pre slovenskú kultúru prekvapuje aj z dôvodu, že na tomto koprodukčnom seriáli 

participovala (hoci menšinovým podielom) aj slovenská verejnoprávna televízia.46  

Predovšetkým slovenských divákov mohlo v televíznom seriáli prekvapiť 

negatívne zobrazenie nitrianskeho kniežaťa Svätopluka v kontraste s jeho 

zidealizovaným strýkom Rastislavom. Už samotné herecké obsadenie napomáha 

schematickému a protikladnému zobrazeniu dvoch popredných vládcov Veľkej Moravy 

– kým moravské knieža Rastislav je v podaní slovenského herca Milana Bahula 

(tradičného predstaviteľa kladných hrdinov) rozvážnym, dôstojným a úctu 

vyvolávajúcim panovníkom, jeho synovec Svätopluk v podaní Jana Jankovského pôsobí 

dojmom agresívneho nekultivovaného výrastka. Svätopluk je Nikolaevovom filme 

stvárnený ako lokaj Východofranskej ríše, ktorý sa neštíti zajať svojho strýka Rastislava 

 

 

 
45  Film v roku 2013 videlo v českých kinách zanedbateľných 1666 divákov, no verejnoprávne televízie 

v Čechách i na Slovensku ho frekventovane zaraďujú do vysielania počas sviatku sv. Cyrila a Metoda 

5. júla. 

 
46  Slovenská verejnoprávna RTVS podporila tento televízny projekt sumou 120 tisíc eur (pri celkovom 

rozpočte vyše 2 130 000 eur). 

 



 64 

 

a vydať ho Karolmanovi. Seriál zatajuje fakt, že Rastislav sa pred týmto činom usiloval 

o Svätoplukovo zavraždenie, keďže jeho synovec v roku 870 po franskom plienení uznal 

zvrchovanosť Východofranskej ríše nad územím (Nitrianskym kniežatstvom), ktoré 

spravoval. Televízny projekt zobrazuje aj konflikty Svätopluka s Metodom, ktorý mu 

vyčíta nielen jeho nemorálny životný štýl (napríklad orgie s viacerými ženami), ale aj 

inklináciu k východofranským duchovným – predovšetkým Vichingovi. Ten je v seriáli 

zobrazený ako intrigán bažiaci po moci a z toho dôvodu je najvýraznejším neprajníkom 

misie Cyrila a Metoda. Takýto negatívny obraz Vichinga je v stredoeurópskej literatúre      

a dráme (predovšetkým od obdobia národného obrodenia v 19. storočí) typický, 

v Nikolaevovom projekte je však táto postava podaná mimoriadne schematicky, oveľa 

menej invenčne a plasticky ako napríklad v Hasprovej inscenácii Solúnski bratia. 

Seriál Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov prezentuje jednoznačne negatívny 

pohľad na pôsobenie východofranských biskupov na území Veľkej Moravy, obchádza 

podstatný fakt, že práve oni priniesli kresťanstvo na územie Veľkej Moravy. 

V televíznom projekte je okolie moravského Veligradu zobrazené ako málo 

christianizované a zaostalé. V scéne príchodu Cyrila a Metoda na Veľkú Moravu 

stretávajú bratia zo Solúna skupinu pohanov s výzorom a správaním pravekých ľudí. 

Jedna z kritík túto scénu komentuje takto: „Je udivujúce, ako mohol byť natočený tak 

etnograficky chabý film, v ktorom je zosmiešneným, urážlivým, ba až nevierohodným 

spôsobom vykresľovaná naša skutočná, pôvodná duchovná kultúra“ (Žiarislav, 2013). 

V inej kritike filmu sa stretávame aj s korektnou poznámkou, že „protisvätoplukovský tón 

celého filmu je nenáležitý a jasne odhaľuje zámer tvorcov postaviť do rozporu akési 

proslovanské a protislovanské sily“ (Čulen, 2013). Favorizovanie veligradského kniežaťa 

Rastislava ako oddaného reprezentanta slovanských záujmov a najúprimnejšieho 

spojenca Cyrila a Metoda posilňuje mýtus o súčasnej Morave ako najkresťanskejšej 

a najslovanskejšej časti niekdajšej Veľkej Moravy.  

Seriál Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov (a rovnomenný film) neskrýva 

dominantný zámer uctiť si a propagovať odkaz sv. Cyrila a Metoda. Pietny postoj 

k svätcom zo Solúna však akoby tvorcom zväzoval ruky postaviť originálnejší a divácky 

atraktívnejší príbeh. Problematickou stránkou televízneho seriálu je nielen jeho 

didaktickosť a popisnosť. Umelecká dokudráma je plná historických nepresností či 

zjednodušení. Formálne spracovanie cyklického diela je konvenčné, odkazuje na tradičné 

televízne inscenácie, v ktorých dominujú rozsiahle ateliérové scény (sídla panovníkov, 

interiéry kláštorov). V seriálových dialógoch dominuje literárny jazyk a v jednotlivých 



 65 

 

replikách sa nachádza aj neúmerné množstvo pátosu, takže aj skúsení herci obsadení 

v projekte často zlyhávajú v snahe dať postavám ľudský rozmer. Koprodukčný projekt 

síce napĺňa zámer náučného a pietneho diela, predovšetkým smerom ku kresťanskej 

tradícii, rezignuje však na ambície ponúknuť divácky atraktívny a uveriteľný obraz 

významného míľnika stredoeurópskych dejín. 

 

3.3. Dokumentárna reflexia prínosu solúnskych bratov  

 

V roku 2014 bol na Slovensku realizovaný ambiciózny televízny projekt tematizujúci 

príchod Cyrila a Metoda na územie Veľkej Moravy. Išlo o trojdielny dokumentárny film 

Misia bratov Konštantína a Metoda, ktorý podľa scenára Bernadety Tokárovej zrežíroval 

Kristián Bezák. Scenáristka Bernadeta Tokárová sa v Redakcii duchovného života 

Slovenskej televízie podieľala na vzniku niekoľkých dokumentov, ktoré sa venovali tejto 

problematike, ešte pred rokom 2000, no podľa jej slov neboli také analytické (Eliášová, 

2014). Ambíciou tvorcov bolo vytvoriť komplexnejší pohľad na problematiku a obohatiť 

televízne svedectvo o niektoré nové poznatky, ktoré sa objavili v poslednom desaťročí.  

Dokumentárny seriál Misia bratov Konštantína a Metoda nakrúcal štáb RTVS       

v deviatich krajinách Európy, navštívil pritom 23 rôznych bazilík a kostolov, niekoľko 

múzeí, ba i vatikánske tajné archívy. Finálny materiál je rozdelený do troch približne 52-

minútových častí, ktoré chronologicky popisujú osudy Konštantína a Metoda od ich 

príchodu na Veľkú Moravu. Seriál je zložený z výpovedí popredných historikov, 

archeológov, jazykovedcov či teológov nielen zo Slovenska, ale aj z Grécka, Srbska, 

Maďarska či Nemecka. Tie sú spojené komentárom so zábermi historických – prevažne 

sakrálnych – stavieb, mapami historických území a detailmi obrazov a fresiek s cyrilo-

metodskými a veľkomoravskými motívmi.  

Prvá časť trojdielneho cyklu je venovaná príchodu Konštantína a Metoda na 

Veľkú Moravu. Dokument posudzuje ich misiu nielen z cirkevného pohľadu, ale veľmi 

podrobne analyzuje aj ich kultúrny prínos. Písmo, ktoré Konštantín vytvoril – hlaholika 

–, je v dokumente priblížené aj z jazykovedného hľadiska, objasňuje sa tu aj charakter 

Konštantínovej oslavnej piesne Proglas. Divák sa tu zoznamuje aj s novými 

archeologickými nálezmi z 9. storočia na Devíne, ktoré môžu byť základmi sakrálnej 

veľkomoravskej stavby. Devín je tu spomínaný ako Rastislavovo sídlo, ktoré Fuldské 

anály označujú ako Dowina. Druhá časť dokumentu približuje púť Konštantína a Metoda 

a ich učeníkov do Benátok v roku 867, kde Konštantín obhájil spor o používanie 



 66 

 

slovanského jazyka v liturgii s trojjazyčníkmi. Historici potom opisujú aj návštevu 

gréckych bratov u pápeža Hadriána II. v Ríme, ktorý v rovnakom roku schválil slovanské 

bohoslužobné knihy a povolil slovanskú liturgiu. Pri návrate Metoda na Veľkú Moravu 

v roku 870 ho na pokyn franských biskupov internovali v kláštore v Elwangene. 

Dokument divákov privádza aj do tohto mesta, kde nájdeme reliéf znázorňujúci 

ponižovanie Metoda franskými biskupmi. V úvode tretej časti dokumentu je priblížený 

prínos Konštantína a Metoda pre cirkevné dejiny a rozoberá aj vzájomný vzťah 

Svätopluka a Metoda. Dokument rozbíja stereotypný názor, že Svätopluk vyhnal 

Metodových žiakov z územia Veľkej Moravy. V životopise, ktorý napísal svätý Kliment, 

sa uvádza, že boli vyhnaní za neprítomnosti Svätopluka vo svojom sídle.  

Seriál Misia bratov Konštantína a Metoda je ukážkou formálne konvenčného, ale 

zároveň remeselne kvalitne nakrúteného televízneho cyklického dokumentu. Zaujme 

kvalitným výberom účinkujúcich odborníkov na danú problematiku a aj zábermi na 

mnohé verejne doposiaľ nepublikované dokumenty. Divákom prvýkrát sprostredkúva 

originál Buly Jána VIII. Industriae tuae z roku 880. Približuje aj jednu z najvzácnejších 

cyrilo-metodských pamiatok napísanú hlaholikou – Assemanov kódex, ktorý je uložený 

vo Vatikánskej knižnici. Prístup do tejto knižnice bol filmárom umožnený aj vďaka 

záštite významných slovenských cirkevných predstaviteľov a zároveň odborníkov na 

cirkevnú históriu – profesorky Emíle Hrabovec, profesora Viliama Judáka a profesora 

Cyrila Vasiľa, ktorí sa v dokumentárnom seriáli frekventovane objavujú. Napriek 

relatívne reprezentatívnej vzorke účinkujúcich odborníkov z mnohých európskych krajín, 

prekvapí absencia českých (či skôr moravských) vedcov. Za jediné veľkomoravské mestá 

sú podľa prvej časti dokumentu považované Devín, Bratislava a Nitra. Je ťažko 

pochopiteľné, prečo sa v dokumente neobjavuje slovom či obrazom žiadna moravská 

lokalita47, nie je v ňom tiež zmienka o najfrekventovanejšie prezentovanom 

Rastislavovom sídle Veligrad, ktoré sa zvykne lokalizovať na územie dnešnej 

juhovýchodnej Moravy. Snaha dokumentu priblížiť (a zvýrazniť) prínos Cyrila   a Metoda 

pre slovenskú kultúru je korektná, no snaha lokalizovať cyrilo-metodskú misiu (rovnako 

ako napríklad pôsobenie kniežaťa Rastislava) výlučne pre súčasné územie Slovenska je 

problematická. Takýto postoj sa dá čítať aj ako lojalita autorov dokumentu k aktuálne 

vládnucej politickej reprezentácii, ktorá sa snaží oživiť svätoplukovský mýtus a vo 

 

 

 
47  Až v tretej časti seriálu sa na mape Veľkej Moravy objaví aj moravské mesto Mikulčice. 



 67 

 

Veľkej Morave či v Svätoplukovom nitrianskom kniežatstve nachádza korene slovenskej 

štátnosti.48  

Ďalší podnetný a mnohovrstevný dokument o živote solúnskych bratov a ich misii 

na Veľkej Morave vznikol v Českej televízii v roku 2013 pod názvom Cyril a Metoděj: 

Dědictví otců a matek zachovej nám, Pane! Tento 52-minútový film podľa scenára 

Otakára Mariu Schmidta režijne spracovali Otakáro Maria Schmidt a Jana Kristina 

Studničková. Dokumentárny film s prvkami filmovej eseje využíva sprievodný komentár 

Martina Dejdara a autora filmu Otakára Mariu Schmidta, ktorí približujú životnú púť, ale 

i osobnostné rysy Konštantína a Metoda. Osvetľujú ich úradnícke i misijné pôsobenie 

v Byzantskej ríši, vyzdvihujú Konštantínov talent a vzdelanosť, predovšetkým v oblasti 

jazykov. Ďalšími sprievodcami dokumentu je dvojica súčasných českých kňazov 

Miroslav Herold a Marek Orko Vácha, ktorí v inscenovaných pasážach stvárňujú 

solúnskych bratov a rekonštruujú ich cestu z Byzantskej ríše na Veľkú Moravu a neskôr 

i do Talianska. Štáb dokumentaristov s kamerou navštevujú nielen tradičné miesta 

spojené s pobytom Cyrila a Metoda ako Solún, Istanbul, Benátky a Rím, ale aj miesta 

spojené s cyrilo-metodským odkazom ako Ochrid v Macedónsku, miesta v Bielorusku, 

na Kryme, českú Starú Boleslav, moravské Střílky či Velehrad.  

V porovnaní so slovenským dokumentom Misia bratov Konštantína a Metoda má 

český film Cyril a Metoděj: Dědictví otců a matek zachovej nám, Pane! originálnejšiu 

vizuálnejšiu stránku i štruktúru49, no rovnako sprostredkúva pohľad na cyrilo-metodskú 

tému predovšetkým prostredníctvom interpretácie súčasných predstaviteľov cirkvi. Film 

Otakára Mariu Schmidta dáva výrazný priestor výpovediam popredných českých 

i slovenských cirkevných hodnostárov: napr. pražskému arcibiskupovi Dominikovi 

Dukovi, arcibiskupovi olomouckému Janovi Graubnerovi, či jezuitovi Cyrilovi Vasiľovi 

– sekretárovi Dikastéria pre východné cirkvi. Prínosnou pasážou dokumentu je 

sumarizovanie prínosu pre českú a moravskú kultúru – venuje sa napríklad aj úlohe kráľa 

Karol IV. pri šírení cyrilo-metodského odkazu. Za miesto posledného Metodovho 

odpočinku sa podľa televízneho filmu považuje súčasná Morava – či už Velehrad, Hora 

 

 

 
48  V dokumente sa objavujú zábery sochy Svätopluka na Bratislavskom hrade, ktorú v roku 2012 odhalil 

predseda vlády SR Robert Fico. 

 
49  Netradičným prístupom v tomto dokumentárnom filme s prvkami faktuálnej dokudrámy je využitie 

rovnakých aktérov (Miroslav Herold,  Marek Orko Vácha) v dokumentárnych a zároveň 

v inscenovaných pasážach. Dokument zaujme aj množstvom  štylizovaných, symbolických, poetických 

i hravých obrazov a vynaliezavou subjektívnou a dynamickou kamerou Jiřího Strnada.  

https://www.csfd.cz/tvurce/4046-otakaro-maria-schmidt/
https://www.csfd.cz/tvurce/52997-jana-kristina-studnickova/
https://www.csfd.cz/tvurce/52997-jana-kristina-studnickova/


 68 

 

sv. Klimenta v Chřibech, pri Uherskom Hradišti či pri Mikulčiciach. Dokumentárny film 

priznáva, že hoci hmatateľné pamiatky na solúnskych bratov na Morave neexistujú, ich 

duchovný odkaz je stále prítomný a intenzívny. 

 

3.4. Postmoderný a ironizujúci pohľad na cyrilo-metodskú tradíciu 

 

V aktuálnom tisícročí sa čoraz frekventovanejšie objavuje aj menej pietny pohľad na 

cyrilo-metodskú tradíciu. Diela, zvyčajne šírené na internetovej platforme, komunikujúce 

s prevažne s mladou generáciou, využívajú aj ironický či priamo parodický prístup k tejto 

tematike.  

Už v roku 2008 v rámci českého animovaného televízneho seriálu podľa úspešnej 

knihy Lucie Seifertovej Dějiny udatného českého národa, v ktorom sa autori hravou 

a humornou formou snažili priblížiť kľúčové momenty českých dejín, sa diváci mohli 

stretnúť aj s epizódou približujúcou príchod Cyrila a Metoda na Veľkú Moravu. Kreslený 

trojminútový film v réžii Pavla Koutského a s komentárom Jiřího Lábusa, ponúka 

zjednodušený a humorný pohľad na postavy solúnskych bratov. V krátkom filme sú 

komicky štylizované postavy Cyrila a Metoda zobrazené so svätožiarami, ktoré si 

navzájom zamieňajú. Hlaholiku prinášajú miestnemu obyvateľstvu doslovne – sypú 

obrovské písmená kniežaťu Rastislavovi do náručia, následne sa obyvatelia Veľkej 

Moravy (v seriáli Moravy) s písmenami začínajú zvedavo hrať. Irónia je prítomná aj 

v scéne zobrazenia sviatosti krstu. Komentár o tom, že obyvatelia krst prijímali 

s radosťou, kontrastuje s kreslenou scénkou, v ktorej Cyril a Metod naháňajú, chytajú 

a hádžu vydesených ľudí do veľkej kade, kde im následne požehnávajú. Záverečný obraz 

Božieho oka nad Veľkou Moravou s komentárom, že v Čechách kresťanstvo zapustilo 

svoje pevné korene, sa tiež dá čítať viacznačne. Humor seriálu i konkrétnej epizódy je 

však evidentne láskavý, slúži do istej miery didaktickej funkcii a neskĺzava do ostrej 

satiry. Tú môžeme nájsť v epizóde Cyril a Metod (2014) z cyklu Kapurková, ktorá sa 

nachádza na webstránke lokaltv.sk.50 Internetová epizóda z dielne režiséra Jakuba 

Kronera nám ponúka krátku mystifikáciu o živote Cyrila a Metoda plnú absurdných 

situácií, ktorú divákom prednáša podnapitý kňaz. Terčom posmechu epizódy, a vlastne 

 

 

 
50 Video dostupné na: http://www.lokaltv.sk/kapurkova-cyril-a-metod/623/46.   

http://www.lokaltv.sk/kapurkova-cyril-a-metod/623/46


 69 

 

celého cyklu Kapurková, evidentne nie sú solúnski bratia, ale podgurážený kňaz. Cez túto 

zmätenú postavičku sa tvorcovia Kapurkovej pokúšajú o konvenčnú proticirkevnú satiru. 

Cyril a Metod sú v súčasnosti využívaní nielen v ironických a satirických 

programoch, ale aj v internetových kampaniach na podporu kresťanských aktivít. V roku 

2013 ich kreslené postavičky pozývali v klipe, ktorý na portáli youtube.com zdieľal 

Katechetický úrad spišskej diecézy, na Národný pochod za život v Košiciach.51 Dialóg 

dvojice svätcov je konvenčný, varuje pred hrozbou potratov na Slovensku. Vizuál 

postavičiek solúnskych bratov však evidentne odkazuje na hrdinov amerického seriálu 

Mestečko South Park, ktorý je typický svojím provokatívnym hrubozrným humorom 

a ostro-satirickým spoločenským postojom. Nekonvenčný vizuál svätcov sa snaží osloviť 

predovšetkým mladú generáciu veriacich, no i mládež s vlažnejším postojom k cirkvi 

(príloha 7).  

V roku 2017 sa na lifestylovej slovenskej internetovej stránke vju.sk objavil 

webseriál Soloon Brothers. Jedenásť webizód režiséra Gejzu Dezorza a scenáristov Juraja 

Malíčka a Pavla Hubináka využíva v hlavných úlohách postavy vierozvestov zo Solúna, 

hrané dielo je však výrazne odlišné od tradičných historických životopisných diel. 

Webseriál sa dominantne opiera o žánre sci-fi a situačnej komédie. Vierozvestovia 

Konštantín Cyril a Metod v ňom cestujú na Veľkú Moravu, no keďže nestihli prvý termín 

príchodu, skúšajú sa tam dopraviť nielen cestovaním v priestore, ale aj v čase. Takúto púť 

im umožní a sprevádza ich ňou učenec, lekár a alchymista Nostradamus. Netradičnej 

trojici cestovateľov v čase sa nedarí nájsť presné miesto a čas ich cesty, preto sa objavujú 

v rôznych historických obdobiach a stretávajú rôzne významné postavy, ktoré sú spojené 

so slovenskou históriou, vedou či kultúrou. Medzi epizódne postavy tak patria napríklad 

Ján Hollý, Ján Jesenius, Ľudovít Štúr, Juraj Jánošík, Jozef Murgaš či Kupec Samo.  

Vo webseriáli s originálnym námetom sa predstavila trojica popredných 

komediálnych hercov Lukáš Latinák, Juraj Kemka a Miroslav Noga. Režisér zvolil pri 

jeho inscenovaní minimalistický prístup – mizancény vytvára okrem hercov a rekvizít 

zvyčajne len fotografiou/videosekvenciou na pozadí. Podľa tvorcov vo webseriáli sa 

„pracuje s iróniou, sarkazmom, sebairóniou, absurditou a dada, čo sú komediálne prvky, 

s ktorými sa síce v domácom prostredí nedá veľmi pracovať v hlavnom prúde…“52 

Predovšetkým prvé epizódy priniesli rozpačitý humor, neujasnenú štruktúru i minutáž 

 

 

 
51 Video dostupné na: https://www.youtube.com/watch?v=ND-31nGk400.  
52 Zdroj: https://www.facebook.com/SoloonBrothers/.  

https://www.youtube.com/watch?v=ND-31nGk400
https://www.facebook.com/SoloonBrothers/


 70 

 

v rozpätí od 5 do 11 minút. Postava zo slovenskej histórie (stvárnená vždy M. Nogom), 

ktorú solúnski bratia stretávajú, je zobrazená s komickou štylizáciou a kým v niektorých 

epizódach je terčom rád Cyrila a Metoda, ako by sa mal zapísať do histórie, v ďalších zas 

on udivuje svätcov svojimi schopnosťami.  

Napriek relatívne dobrej propagácii na internetovej platforme si seriál Soloon 

Brothers nenašiel veľa priaznivcov53. Dôvodom nie je len istá dramaturgická 

nezvládnutosť, ale aj fakt, že tento seriál si vyžaduje diváka značne poučeného o živote 

(i tvorbe) jeho hrdinov. Dá sa predpokladať, že takýchto nadpriemerných znalcov 

slovenskej histórie a jej dejateľov medzi cieľovou skupinou lifestylovej webstránky 

vju.sk – mladých ľudí do tridsať rokov – nie je veľa. Na druhej strane je evidentným 

prínosom Soloon Brothers jeho snaha približovať velikánov našej kultúry bez tradičného 

pátosu. Jeho hrdinovia, vrátane Konštantína Cyrila a Metoda, sú skôr zdrojom a terčom 

láskavého humoru než ostrého sarkazmu a satiry. Seriál Juraja Malíčka a Pavla Hubináka 

je postmoderným dielom, ktoré síce pracuje s tradičnými mýtmi, ale snaží sa ich narúšať. 

Vytvára priestor pre diskusiu o význame našich historických osobností a môže prispieť 

i k prehodnocovaniu spoločenského postoja k významným míľnikom našej histórie. 

 

  

 

 

 
53 Fanúšikovská stránka tohto seriálu na Facebooku mala na sklonku januára 2019 245 priaznivcov. 



 71 

 

4 HOLOKAUST A PERZEKÚCIA ŽIDOVSKÉHO 

OBYVATEĽSTVA V POVOJNOVEJ SLOVENSKEJ 

KINEMATOGRAFII 

 

4.1. Schematický obraz Žida v počiatkoch slovenskej kinematografie 

 

Židovská menšina ako súčasť obyvateľstva strednej Európy bola reflektovaná v mnohých 

umeleckých dielach. Obrazy tejto minority našli svoje miesto aj v najmladšom umení –      

v kinematografii. Židia boli zobrazovaní z rôznych perspektív. Od stereotypných 

karikatúr až po psychologicky prepracované portréty hrdinov s výraznou mierou 

autenticity. Spôsob zobrazovania pochopiteľne závisel nielen od pôvodcov filmových 

diel, ale aj od obdobia vzniku týchto diel. 

Postava Žida sa objavuje už v prvom slovenskom celovečernom hranom filme 

Jánošík režiséra Jaroslava Siakeľa z roku 1921. Je však pravdou, že len v úlohe aktéra 

krátkeho gagu vo výrazne schematickej podobe. V nemom filme o legendárnom 

slovenskom zbojníkovi zahliadneme v dramatickej (takmer westernovej) scéne prestrelky 

medzi pandúrmi a zbojníkmi v krčme najprv rómsku kapelu v panike chrániacu si 

hudobné nástroje. V pokračovaní záberu sa na scéne na necelé tri sekundy objaví postava 

ortodoxného Žida, ktorý v rovnakej panike zhŕňa a odnáša zo stola poháriky s alkoholom. 

Siakeľov film inšpirovaný románom Gustáva Maršalla-Petrovského ale i divadelnou hrou 

Jiřího Mahena nám ponúka v slovenskom prostredí tradičný zosmiešňujúci obraz Žida – 

krčmára, ktorý si vlastný majetok váži viac ako svoj život. V Jánošíkovi je v negatívnych 

konotáciách spomenutý Žid aj v rozhovore grófa Šándora a baróna Révaya ako ten, čo 

vie speňažiť majetok chudobného ľudu.  

V nemom Siakeľovom Jánošíkovi je využitý aj schematický a karikujúci pohľad 

na iné neslovenských národností – Rómovia sú zobrazení ako zafúľaní hudobníci, Rómka 

pomáha dolapiť Jánošíka a Maďari zas ako panovační iniciátori sociálneho útlaku 

chudobného slovenského obyvateľstva. Využitým takýchto národnostných 

a menšinových stereotypov sa tvorcovia Jánošíka snažili posilniť väzby so širokým 

slovenským publikom, ktoré sa malo identifikovať s postojom (sociálnym i národným) 

ľudového hrdinu a jeho družiny. 

 

 



 72 

 

4.2. Obraz holokaustu a protižidovských zákonov v povojnovom slovenskom filme 

 

Druhá svetová vojna postihla židovské obyvateľstvo na našom území antisemitskými 

represiami, arizáciou a holokaustom. Zatiaľ čo v roku 1930 žilo na území Slovenska 

136 737 Židov, v roku 1948 už iba 28 000 (Hrbácsek-Noszek, 2015, s. 29). V rokoch 

1942 – 1945 bolo deportovaných z prvej Slovenskej republiky do táborov smrti približne 

66 000 Židov a ďalších asi 2 400 až 3 000 z nich zomrelo na Slovensku, hlavne počas 

Slovenského národného povstania (Büchler, 1998, s. 67). Hoci osudy našich obyvateľov 

počas najničivejšej vojny a predovšetkým Slovenské národné povstanie sa stali 

frekventovanými témami povojnovej slovenskej kinematografie, tragický osud Židov 

v období prvej Slovenskej republiky bol dlhé roky v slovenskej dokumentárnej i hranej 

tvorbe prakticky tabuizovanou témou. Absencia tejto témy v hranom i dokumentárnom 

filme od roku 1946 až do počiatkov šesťdesiatych rokov je výsledkom dobovej politickej 

cenzúry, pričom najvýraznejšie sa táto cenzúra prejavila v období vlády Komunistickej 

strany Československa po roku 1948, keďže táto totalitná strana počas podstatnej časti 

svojho vládnutia zastávala antisionistický a implicitne i antisemitský postoj54.  

Už v roku 1946 režijne pripravil Ján Kadár strihový dokumentárny film Sú osobne 

zodpovední za zločiny proti ľudskosti, ktorý využíval zábery Židov vo vyhladzovacích 

táboroch. Autentické krátke zábery z filmových týždenníkov komponoval Kadár 

(v spolupráci s Albertom Marenčinom55) formou ejzenštejnovskej intelektuálnej 

montáže56. Zábery obetí v masových hroboch i zúbožených preživších zajatcov 

koncentračných táborov boli v šesťminútovom agitačnom diele frekventovane 

prestrihávané zábermi ústredných predstaviteľov vojnovej Slovenskej republiky, 

predovšetkým jej prezidenta Jozefa Tisa. Tiso je na použitých archívnych záberoch 

 

 

 
54   Kým v roku 1948 antisionizmus v politike Československej republiky i KSČ ešte nebol prítomný a ČSR 

ako jedna z prvých krajín už 19. mája 1948 uznala štát Izrael, už v polovici roku 1949 sa politický postoj 

voči židovskému obyvateľstvu i Izraelu začal meniť (po vzore politiky Sovietskeho zväzu).  V tomto 

období vznikol v Čechách hraný film Daleká cesta (1949) režiséra Alfréda Radoka. Táto snímka 

svojimi expresívnymi obrazmi z terezínského ghetta bola pre komunistický režim taká neprijateľná, že 

bola najprv uvádzaná len vo vidieckych kinách a neskôr vyradená z distribúcie.  
55   Albert Marenčin síce nefiguruje v súpise tvorcov filmu, no v epizóde z dokumentárneho 26-dielneho 

cyklu Zlatá šedesátá (2009, epizóda č. 6) režiséra Martina Šulíka si spomína, ako sa zúčastnil pri 

výbere  a zostrihu archívnych materiálov.  
56  Ejzejnšteinova intelektuálna (asociatívna) montáž spočívala v radení záberov takým spôsobom, že nie 

je podstatná akákoľvek priestorová, časová ani dejová súvislosť. Ideálnym strihom je prípad, keď oba 

zábery na seba narazia a vytvoria konflikt, ktorého výsledkom je nový význam v divákovej mysli (Pozri 

Ciel, 2011, s. 11). Takáto montáž bola často využívaná v propagandistických dielach, keďže ňou mohlo 

byť publikum vmanévrované do interpretácie diktovanej tvorcom.  



 73 

 

prezentovaný zvyčajne v agresívnej či v radostnej póze a jeho portrét ostro kontrastuje 

s detailmi utrápených tvárí vojnových obetí. Naliehavý komentár od Jána Beera v podaní 

Ladislava Chudíka, ktorému nechýbal pátos, vo filme akcentuje falošné kresťanstvo 

predstaviteľov ľudáckej vojnovej republiky. Toto dielo bolo druhým dielom strihovej 

sedem minútovej Kadárovej agitky Sú osobne zodpovední za zradu na národnom povstaní 

a kvôli protiľudáckej a protitisovskej angažovanosti sa stalo obeťou cenzúry. Strihové 

dokumentárne filmy mali premiéru 20. mája 1946, šesť dní pred celoštátnymi voľbami 

a vyvolali hlučnú reakciu divákov (Macek, 2008, s. 34). Kým politická ľavica a antifašisti 

tieto snímky prijali, prívrženci ľudáckeho režimu boli týmto dielom pobúrení. Povereník 

pre informácie Samuel Beluš, zástupca Demokratickej strany, rozhodol napokon o zákaze 

verejnej projekcie. Na toto rozhodnutie reagoval Zväz slovenských partizánov protestom 

pred Slovenským národným divadlom a jeho generálny tajomník Viliam Žingor žiadal 

povoliť uvedenie diela do kín (tamže).  

Ďalším slovenským dokumentárnym filmom prinášajúcim svedectvá 

z transportov a koncentračných táborov bol až stredometrážny dokument Miroslava 

Horňáka 65,000.000 z roku 1961. Filozofická a baladická reflexia vojny využívala 

montáž archívnych dokumentov s hranými dokrútkami a nevyhla sa cenzúrnym zásahom 

zo strany štúdia Macek – Pašteková, 2016, s. 383). Podľa Evy Filovej Horňák vo filme 

vytvára obrazovo-hudobné analógie a asociácie 57 a jeho novátorstvo spočíva viac než 

v obrazovej montáži vo zvukovej rovine – v odvážnej kombinácii archívneho materiálu 

a progresívnej elektronickej hudby (Filová – Vženteková, 2020, s. 103). 

 Je pravdou, že implicitný odkaz na holokaust nájdeme už v hranom 

slovenskom filme Vlčie diery režiséra Paľa Bielika z roku 1948. Vedľajšia postava 

židovského doktora Steinera (stvárneného hercom židovského pôvodu Martinom 

Gregorom58) sa v ňom zveruje zdravotnej sestre Eve Lieskovskej, že prišiel o matku 

v koncentračnom tábore. Zobrazenie koncentračného tábora sa v slovenskej hranej tvorbe 

objavilo až vo filme režiséra Petra Solana Boxer a smrť z roku 1962. Snímka bola 

inšpirovaná rovnomennou poviedkou poľského spisovateľa Józefa Hena a pod jeho 

 

 

 
57 „Brošňa pripnutá na hrudi evokuje židovskú hviezdu, ktorá sa neskôr objaví na stene domu (s nápisom 

Jude), zbor Židov na scéne vzpína ruky pod visiacimi slučkami z povrazov, pohľad na ženine vlasy 

vystriedajú autentické zábery z koncentračných táborov (hromada ženských vlasov, exhumované ľudské 

lebky, kosti, mŕtvoly, kremačné pece)  pod ktorými doznieva zborový spev“ (Filová – Vženteková, 2020, 

s. 103). 
58   Herec Martin Gregor sa narodil v roku 1906 v Trnave ako Martin Guttman. 



 74 

 

scenárom je tento autor podpísaný spolu s Tiborom Vichtom a Petrom Solanom. 

Ústredným aktérom filmu je slovenský politický väzeň a bývalý boxer Ján Komínek, 

ktorého si vyberie veliteľ vyhladzovacieho tábora Walter Kraft ako svojho 

sparingpartnera pre boxerské tréningy. Prostredie anonymného koncentračného tábora na 

poľskom území je multietnické – nemeckí dozorcovia strážia Slovákov, Poliakov i Židov. 

Kým Nemci, Poliaci či Slováci sú reprezentovaní aj svojím jazykom, Židov medzi 

ostatnými väzňami rozoznáme iba na základe symbolov na väzenských mundúroch59. 

Symbolom židovského väzňa je označený bezmenný hrdina, ktorý je v rozsiahlejšej 

exteriérovej scéne nútený váľať sa v bahne, keďže podľa názoru dozorcu nie je dostatočne 

čistý. Táto scéna je diskrétnou narážkou na antisemitizmus a podobne implicitne je vo 

filme zobrazený holokaust. V sekvencii, v ktorej je Komínek odvádzaný na lekárske 

vyšetrenie po dueli s Kraftom, vidíme za ostnatým drôtom nových obyvateľov tábora 

rôzneho veku a pohlavia, viacerých aj so židovskými hviezdami na kabátoch, čakajúcich 

pri svojich kufroch. Keď sa Komínek vracia od lekára, zazrie za plotom opustené osobné 

veci ľudí, kufre, kočíky, invalidné vozíky. Jeho pohľad sa uprie na hustý čierny dym 

z komínov a od tohto okamihu začína gradovať Komínkov vzdor voči nehumánnosti. 

Popri boxerských dueloch s Kraftom zvádza boj o svoju dôstojnosť a prežitie – vlastné  

i jeho spoluväzňov. Zápasy s veliteľom vyhladzovacieho tábora mu prinášajú isté 

privilégiá a možnosť ventilovať svoju frustráciu, no zároveň mu prinášajú aj nedôveru 

a izoláciu od mnohých spoluväzňov.  

Scenár filmu Boxer a smrť vznikol už v roku 1958, ale v tomto období nebol 

schválený k realizácii. Kvôli istým ľudským kvalitám nacistu Krafta i jeho pobočníka 

Willyho bol dokonca považovaný za profašistický. V roku 1960 vznikol český film 

Vojtěcha Jasného Přežil jsem svou smrt, ktorý je viacerými motívmi blízky neskôr 

realizovanej Solanovej snímke. V Jasného filme sa tiež stretávame s multinárodným 

osadenstvom koncentračného tábora (Nemci, Rusi, Poliaci, Česi…), medzi ktorým 

nechýbajú ani židovskí väzni60. Hlavným hrdinom českého filmu je boxer Tonda Majer, 

ktorý sa dostal do tábora po útoku na gestapáka. Aj Majer, podobne ako Komínek, sa 

 

 

 
59  Židia boli označovaní dvoma na seba položenými trojuholníkmi vytvárajúcimi šesťcípu židovskú 

hviezdu. Hviezda bola tvorená zvyčajne kombináciou dvoch farieb – napr. politickí židovskí väzni nosili 

červený trojuholník prekrývajúci žltý trojuholník, homosexuálni židovskí väzni zas ružový trojuholník 

na žltom trojuholníku. 
60   Židovskí hrdinovia sú v tomto filme prezentovaní explicitnejšie a jedným z emocionálnych vrcholov 

filmu je spev židovského väzňa, ktorý tesne pred smrťou spieva celému táboru Schubertovu pieseň 

Ellens dritter Gesang (známu aj ako Ave Maria). 



 75 

 

dostane v tábore do boxerského ringu, no iba v jedinej scéne, ktorá dopĺňa mozaiku 

dramatických zážitkov protagonistu snímky v krutom prostredí lágru. Solanov film Boxer 

a smrť motív boxerského súboja s nepriateľom využíva ako ústrednú dramatickú zápletku 

filmu a zároveň aj ako dominantnú metaforu boja za slobodu i spravodlivosť. 

Psychologická dráma Boxer a smrť je inteligentne natočeným dielom približujúcim 

hrdinu v hraničnej situácii, človeka ohrozovaného z viacerých pozícií. Solan sa v snímke 

vyhýba schematizmu, veľkým gestám i naturalizmu, čo jej zabezpečilo nadčasovosť. 

Globálny ohlas tejto snímky bol potvrdený aj ocenením na medzinárodnom festivale 

v San Franciscu. 

 

4.3. Film Organ Štefana Uhra – od antiklerikálneho k spirituálnemu 

a náboženskému filmu 

 

Implicitné zobrazenie arizácie a perzekúcie židovského obyvateľstva v období 2. svetovej 

vojny je prítomné aj vo filme Štefana Uhra Organ (1964). Scenár filmu bol pripravovaný 

k 20. výročiu osláv Slovenského národného povstania a jeho autorom bol významný 

predstaviteľ slovenskej prózy 2. polovice 20. storočia Alfonz Bednár, ktorého debutový 

román Sklený vrch z roku 1954 sa odohráva sčasti aj počas SNP.61  

Na rozdiel od slovenskej literatúry, slovenská kinematografia je nepomerne 

chudobnejšia na diela s náboženskou či spirituálnou tematikou. Dôvodov absencie 

takýchto diel, predovšetkým v hranej filmovej tvorbe, je niekoľko. Slovenský hraný film 

sa začal výraznejšie rozvíjať až po roku 194862, keď bola v Československu nastolená 

komunistická diktatúra. Filmové umenie začalo byť od tohto obdobia vnímané ako 

dominantné médium na šírenie štátnej propagandy a tá náboženské prejavy výrazne 

potierala. V stalinistickom období päťdesiatych rokov boli náboženské motívy 

v dokumentárnej i hranej tvorbe tabu, naopak vznikali diela s proticirkevnou tematikou. 

Medzi najznámejšie takéto snímky patrila satirická veselohra Paľa Bielika V piatok 

trinásteho (1953) či historický film Vladimíra Bahnu Posledná bosorka (1956). 

Ateistický či proticirkevný rozmer viacerých raných slovenských filmov bol do istej 

 

 

 
61 Rovnaké obdobie slovenskej histórie opisujú i Bednárove novely Hodiny a minúty, Zrub z kameňa 

a Cudzí.  
62 Pred rokom 1948 vznikli na Slovensku iba 2 zachované hrané filmy – Jánošík (1921) a Varúj…! (1946). 



 76 

 

miery ovplyvnený aj faktom, že prví slovenskí režiséri sa formovali predovšetkým 

z ľavicovo orientovaného názorového spektra. 

V uvoľnenejších šesťdesiatych rokoch sa aj v slovenskej filmovej tvorbe začínajú 

objavovať biblické a spirituálne motívy. Môžeme ich nájsť napríklad v ranej tvorbe Juraja 

Jakubiska (Kristove roky, Zbehovia a pútnici, Vtáčkovia, siroty a blázni), Ela Havettu 

(Slávnosť v botanickej záhrade, Ľalie poľné), či v dokumentárnych filmoch Dušana 

Hanáka (Omša, Obrazy starého sveta). Napriek tomu sa ani v tomto období v rámci 

kinematografie nevyprofiloval u nás žiaden filmový tvorca, ktorý by sa cieľavedome  

a kontinuálne venoval filmom so spirituálnou či náboženskou tematikou. 

V kinematografiách okolitých krajín takúto orientáciu reprezentujú napríklad Poliaci 

Krzysztof Zannusi, Krzysztof Kieślowski, Česi František Vláčil a Zdeňek Tyc či Maďari 

Bélla Tarr a Benedek Fliegauf. Aj v rámci mimoriadne spolitizovanej sovietskej 

kinematografie zažiarila legenda umeleckého a spirituálneho filmu Andrej Tarkovskij, 

ktorého dielo zanechalo odkaz aj v tvorbe súčasných ruských režisérov Alexandra 

Sokurova či Andreja Zvjaginceva.  

Za najvýznamnejšie slovenské dielo spirituálneho charakteru môžeme považovať 

tretí celovečerný hraný film Štefana Uhra Organ z roku 1964. Tento film je spolu 

s Uhrovými Troma dcérami (1967) zároveň ojedinelým hraným dielom s náboženskou 

tematikou. Samotný režisér Uher ho v roku 1991 vo svojej habilitačnej prednáške nazval 

prvým slovenským katolíckym filmom (Vženteková, 2013, s. 38). Je prekvapujúce, že 

literárny scenár tohto filmu Alfonza Bednára mal skôr antiklerikálny charakter, 

zhovievavejší tón voči predstaviteľom cirkvi v diele priniesol až technický scenár, ktorý 

vytvoril Štefan Uher. Finálne filmové dielo iniciovalo už hneď po svojom vzniku 

rozporuplné, ba až protichodné interpretácie a predmetom analýz a polemík je aj  

v súčasnosti. Nasledujúce tri podkapitoly tejto práce budú venované nielen posunom 

medzi Bednárovým literárnym a Uhrovým technickým scenárom, ale aj hodnoteniu 

viacerých pohľadov na toto nadčasové filmové dielo.  

  



 77 

 

4.3.1. Organ podľa scenáristu Alfonza Bednára 

 

Scenár filmu Organ bol pripravovaný k 20. výročiu osláv Slovenského národného 

povstania. Jeho autorom bol významný predstaviteľ slovenskej prózy 2. polovice 20. 

storočia Alfonz Bednár, ktorého debutový román Sklený vrch z roku 1954 sa odohráva 

sčasti aj počas SNP. Toto dramatické obdobie našej histórie opisujú i jeho novely Hodiny 

a minúty, Zrub z kameňa a Cudzí. V Organe sa Bednár vracia do hlbšej histórie vojnovej 

prvej Slovenskej republiky a mapuje obdobie rokov 1939 – 1943 v anonymnom 

slovenskom malom meste. 

Ústredným aktérom literárneho scenára je predstavený kláštora – v texte 

označovaný výlučne ako gvardián. Gvardián je okresným predsedom vládnucej 

Hlinkovej slovenskej ľudovej strany. Jedného z najvyšších cirkevných i svetských 

predstaviteľov v malom meste už v prvých obrazoch stretávame v spoločnosti milenky – 

pani Kataríny Molnárovej, ktorej syn Milan je okresným tajomníkom HSĽS. Už takéto 

spoločenské a vzťahové profilovanie hlavného hrdinu hovorí o jeho vážnych morálnych 

rozporoch a prehreškoch. Zároveň tiež vytvára obraz prepojenosti cirkevnej a svetskej 

moci v období prvej Slovenskej republiky a zvýrazňuje výrazný rozmach nepotizmu 

a klientelizmu v tomto historickom období. Posadnutosť mocou, jej zneužívanie 

a manipulatívnosť sú výraznými povahovými črtami gvardiána, ktorého obeťou sa stane 

poľský zbeh, „utečenec pred násilím“, hľadajúci úkryt v kláštore. Keď sa gvardián 

presvedčí o tom, že zbeh je talentovaný organista, začne ho ukrývať pod identitou 

nedávno zabitého mnícha Felixa. Nepravý Félix je gvardiánom využitý v jeho 

mocenskom boji s mešťanostom Bachňákom, zastávajúcim aj post organistu v miestnom 

kostole. Gvardián umožní falošnému mníchovi pravidelne hrať v tomto kostole pod 

zámienkou šírenia „krásy svätosti“ medzi obyvateľmi mesta. Jeho autentickejšou 

motiváciou je však prostredníctvom Felixovho umenia verejne ponížiť Bachňáka, ktorý 

je evidentne menej zručným organistom.  

Bednár vo filmovej predlohe naznačuje, že gvardián sa neúprimne 

a manipulatívne správa nielen k ľudom, ale aj k Bohu, reprezentovanom Kristom na kríži, 

ku ktorému sa najvyšší predstavený kláštora modlí a diskutuje s ním. Ukrižovaný Kristus 

hľadí v úvodnej pasáži scenára na gvardiánovo modlenie sa „meravo, skepticky, 

nemilosrdne“ (Bednár, 1968, s. 124), neskôr je z kňazových zámerov s mladým 

organistom vydesený (tamže, s. 127). Po odhalení falošného Felixa gardistami je 

„vyblednutý ako vypáchnuté, obnosené ľudské svedomie“ (tamže, s. 213) a nakoniec 



 78 

 

ochabnutý pritakáva gvardiánovi, že na udaní mladého organistu nemá kňaz žiaden podiel 

viny (tamže, s. 215). Kristus nakoniec poslušne pritakáva gvardiánovi rovnako ako mu 

v celom deji pritakávajú jeho mnísi v kláštore. Gvardián je v literárnom scenári Organa 

štylizovaný do úlohy akéhosi autoritatívneho vodcu a mnísi v kláštore pripomínajú skôr 

fanaticky oddaných členov bizarnej sekty. Ironická optika je prítomná pri Bednárovom 

opise gvardiána: „modliaca sa tvár tučná, zdravá“ (tamže, s. 124), miestami je využitý aj 

strohý karikujúci opis: „gvardián, rybie oči“ (tamže, s. 123).  

Ďalším evidentným prejavom gvardiánovej amorálnosti v literárnom scenári 

Organa je aj jeho podozrievavosť voči Bachňákovi, že vo svojom dome ukrýva židovskú 

rodinu Steinovcov. Arizátor Bachňák sa preto zo strachu z udania rozhodne židovskej 

rodiny zbaviť a pošle ich do úkrytu na vidiek, kde v neľudských podmienkach dvojica 

starých manželov umiera a prežije iba ich mladá vnučka Klára. Osud židovskej rodiny 

Steinovcov, o ktorú sa stará kostolník Majtanovský a jeho brat, tvorí v Bednárovom 

scenári výraznú (a v dobe svojho vzniku aj mimoriadne originálnu) paralelnú dejovú líniu 

diela.  

Bednárová predloha, zložená zo 105 obrazov, graduje tragédiou, resp. reťazou 

niekoľkých tragických momentov. Najprv tragicky zomiera Bachňákova dcéra Nela, 

identita Felixa je odhalená gardistami, gvardián sa pokrytecky zbavuje zodpovednosti za 

tieto udalosti a presvedčí o tom aj Krista. Bachňák sa vracia do kostola za organ, adventnú 

skladbu hrá „primitívne“ (tamže, 1968, s. 216), väčšina osadenstva kostola sa však 

s chuťou rozospieva. V záverečnej scéne vidíme jedného muža prichádzať z kostola do 

krčmy, kritizujúc vyhnanie talentovaného organistu. Je evidentné, že úprimná snaha 

organistu o šírenie hodnotnej hudby narazila u väčšiny spoločnosti na nepochopenie. 

Bednárov scenár tlmočí konflikt vládnucej moci s citlivým umelcom, je v ňom prítomná 

výrazná osobná zaujatosť autora voči cirkvi a jej predstaviteľom. Je pravdou, že Bednár 

bol vychovávaný v kresťanskom duchu, ako gymnazista však začal mať voči cirkvi vážne 

výhrady. Biskupský internát v Nitre napríklad s odstupom času zhodnotil ako „školu 

všeličoho a najmä pokrytectva, deštruktívneho násilia, kde nás učili odmalička… 

nevidieť, nepočuť a najmä nerozprávať“ (Vženteková, 2013, s. 14). 

Režisér Štefan Uher bol údajne pri úplnom vzniku Bednárovho scenára: „Poznali 

sme príbeh, ktorý Bednár niekde počul. Historku, ktorá po dokomponovaní mohla slúžiť 

pre film“ (Macek, 2002, s. 124). Námet ponúkal určité paralely s predchádzajúcim dielom 

Bednára a Uhra Slnko v sieti (1962) – v jeho centre bol opäť tvorivý a citlivý mladý muž 

s bohatým vnútorným svetom. Uher však neskrýval ambíciu vytvoriť nadčasovejší, 



 79 

 

celistvejší i navonok dramatickejší príbeh. Jeho zámerom bolo „sfilmovať Bacha, gotiku, 

vytvoriť príbeh, v ktorom by bolo všetko syntetizujúce, kde by sa všetko podriaďovalo 

vysoko klenutému oblúku… Niečo, čo by unieslo veľký oblúk Bachovej hudby, veľkú 

metaforu o umení“ (Bednár, 1968, s. 124).  

Hotový Uhrov film bol výrazne odlišný od jeho predchádzajúcej snímky, ktorá 

iniciovala vznik československej novej vlny. Organ je prvým Uhrovým historickým 

filmom a dominuje v ňom konflikt duchovného a profánneho sveta, umenia a politiky. 

Zároveň ide o jeden z prvých slovenských filmov, reflektujúci politický charakter prvej 

Slovenskej republiky. Scenárista Bednár finálne dielo komentoval slovami: „Nemôžem 

súhlasiť, že by som sa na atmosféru slovenského štátu díval odpolitizovaným 

a odtendenčneným pohľadom. V Organe je politiky a tendencie až primnoho. Možno by 

nezaškodilo aj menej“ (Vženteková, 2013, s. 93). V týchto vetách Bednár s veľkou 

pravdepodobnosťou naráža na Uhrov posun k žičlivejšiemu pohľadu na vojnovú 

Slovenskú republiku i úlohu cirkvi v nej. Perfekcionista Bednár ťažko prijímal zmeny vo 

svojich textoch (Macek, 2002, s. 154), uvedomoval si však, že film je kolektívne dielo  

a o výsledných snímkach sa preto na verejnosti vyjadroval zvyčajne diplomaticky či 

zdržanlivo. Jeho ambícia podeliť sa s publikom o svoj pôvodný autorský zámer Organa 

sa naplnila štyri roky po vzniku Uhrovho filmu. V roku 1968 bol publikovaný literárny 

scenár Organa v knihe 3 scenáre, spolu s Bednárovými pôvodnými predlohami 

Uhrových filmov Slnko v sieti a Tri dcéry. 

 

4.3.2. Uhrova verzia Organa  

 

Už pri zbežnom porovnaní Bednárovho literárneho scenára a Uhrovho technického 

scenára, zisťujeme, že ide o výrazne rozdielne texty. Kým Bednárova filmová predloha 

Organa má rozsah 105 obrazov, Uhrov technický scenár má, podobne ako finálne dielo, 

84 obrazov. Bednárova predloha nebola poznamenaná len výraznou elimináciou obrazov 

a replík, ale výsledný film obsahuje aj nové motívy doplnené Uhrom. Ako správne 

poznamenáva Eva Vženteková, iba 16 obrazov Uhrovho technického scenára vykazuje 

podobnosť s Bednárovým literárnym scenárom. Ďalších 26 obrazov súvisí do istej miery 

s predlohou, no zvyšná polovica (42) je výlučne Uhrovým dielom, spojeným s pôvodným 

Bednárovým Organom len menami postáv a určeným prostredím (Vženteková, 2013,  

s. 32). Bolo by preto úplne korektné aj oficiálne (napr. v titulkoch) priznať, že scenár 

filmu Organ je autorským dielom Štefana Uhra, ktoré vzniklo na motívy predlohy 



 80 

 

Alfonza Bednára. Prekvapivo však Uher oficiálne nefiguruje ani ako spoluscenárista 

filmu. Takýto masívny nepriznaný zásah režiséra do literárneho scenára iného autora nie 

je ani v slovenských pomeroch bežný. Štefan Uher takýto typ spolupráce so svojím 

dvorným scenáristom komentoval slovami: „Mám v Bednára dôveru, ale svoj výklad si 

robím sám“ (Bednár, 1968, s. 12). 

Uhrov výklad bol výrazne odlišný od charakteru Bednárovej predlohy, bol v ňom 

predovšetkým výrazne oslabený proticirkevný akcent, predstavitelia kléru sú 

v technickom scenári zobrazení s väčšou empatiou. Výraznou zmenou prešiel 

predovšetkým charakter gvardiána, ktorý bol u Bednára jasne profilovaným negatívnym 

hrdinom. V Uhrovom poňatí nie je politicky aktívny ako šéf HSĽS, nehreší tiež voči 

kňazskému sľubu – pani Katarína Molnárová nie je jeho milenkou. Navyše i herecké 

typové obsadenie gvardiána nekorešponduje s karikujúcim obrazom tučného pána 

s rybími očami. Gvardiána stvárnil neprofesionálny herec Kamil Marek, muž v strednom 

veku pôsobiaci evidentne dôstojnejším dojmom než predstaviteľ Bachňáka František 

Bubík – muž nižšieho vzrastu, zavalitejšej postavy s výrazným širokým nosom. Na 

dôstojnosti gvardiánovi pridáva aj jeho dôstojný a kultivovaný prejav (nahovorený 

Ctiborom Filčíkom), ktorý je v kontraste s chrapľavým a neškoleným prejavom neherca 

Bubíka. Gvardián tiež vo filme nediskutuje a nemanipuluje s ukrižovaným Ježišom, 

v Uhrovom technickom scenári vedie dialóg s vlastným svedomím, hoci za prítomnosti 

obrazu Krista. Aj vzťah k organistovi Félixovi nie je motivovaný výlučne zištnými 

dôvodmi. V kláštore ho, na rozdiel od Bednárovej verzie, ukryje ešte pred tým, než sa 

dozvie o jeho talente. Jeho snaha o verejné šírenie „krásy svätosti“ v mestečku tak 

nevyznieva ako póza, v mnohých momentoch jeho snaha o duchovné povznesenie seba  

i svojho okolia vyznieva presvedčivo. Svoj výklad charakteru kľúčového hrdinu Organa 

popísal Uher v roku 1964 takto: „V postave gvardiána by nemalo dochádzať 

k jednoznačnosti jeho charakteru, či je pokrytec alebo dobrý človek. On je na takej 

strednej línii, pretože cirkevná diplomacia sa nikdy neodohrávala priamymi formami“ 

(Macek, 2002, s. 81). 

Uher celý príbeh svojho filmu zasadil výlučne do roku 1943 a výrazne z neho 

eliminoval motív židovskej rodiny Steinovcov. Kláru Steinovú počujeme len mimo obraz 

z pivnice pri rozhovore s jej kamarátkou Nelou Bachňákovou. Odchod Steinovcov z ich 

domu arizovaného Bachňákom sledujeme len v jednom krátkom zábere ako nejasné 

siluety za súmraku odchádzajúce do hory. Napriek implicitnému zobrazeniu je Organ 



 81 

 

jeden z prvých slovenských hraných filmov, poukazujúci na arizáciu a perzekúciu 

židovského obyvateľstva v období vojnovej Slovenskej republiky.63  

Kým gvardián je v Uhrovom filme profilovaný ako rozporná postava, kladné 

konotácie má u diváka vyvolať nielen organista Felix a mladá Nela Bachňáková, ale aj 

farár z miestneho kostola. Tento výzorom dôstojný a rozhodný muž reprezentuje ideál 

kresťanskej morálky. Najevidentnejšie je to vo chvíli, keď vyháňa podnapitého Bachňáka 

a gardistov z kostola. Uher touto scénou pripomína, že nie všetci predstavitelia cirkvi 

kolaborovali s ľudáckym režimom. V tejto scéne je evidentná paralela s biblickým 

Kristovým vyháňaním kupcov zo svojho chrámu. Ďalším biblickým odkazom sa Uhrov 

film uzatvára. V záverečnej scéne vidíme ako do kostola za zvukov Bachňákovho 

organového sprievodu prichádza Krištof, muž, ktorý po tragickej smrti svojej matky 

zapíjal pravidelne svoj žiaľ a skepsu v krčme. Tento jasný odkaz na „návrat 

márnotratného syna“ je presným opakom tragického a proticirkevného vyústenia 

Bednárovho scenára. Uher tu demonštruje, že neláme nad vierou i cirkvou palicu, 

a predovšetkým veriacim divákom tlmočí, že môžu práve v chráme hľadať oporu 

v neistých a dramatických časoch.  

Uher obohatil Bednárove schematické postavy hriešnikov o ľudský rozmer. Ten 

nájdeme nielen v postave gvardiána, ale ukrýva ho aj regenschori Bachňák. Ten ako 

správny kresťan ukrýva Židov, zbaviť sa ich rozhodne až vplyvom strachu o budúcnosť 

svojej rodiny. Navonok pôsobí hrubo, no vo vnútri je tiež citlivým človekom 

s umeleckými ambíciami. Aj on by rád šíril „krásu svätosti“, no veľmi dobre si 

uvedomuje, že nie je obdarený takým talentom ako Felix. V závere sa kajá, že vďaka 

svojej závisti ho stihol trest vo forme smrti jeho dcéry. Napriek rivalite s gvardiánom je 

práve Bachňák tým človekom, kvôli ktorému gardisti upustia od jeho zatknutia. 

V rozporných postavách gvardiána i regenschoriho môžeme nájsť aj osobnú 

spoveď Štefana Uhra. Spoveď citlivého a vnímavého umelca, ktorý v živote musel robiť 

veľa kompromisov, aby sa mohol venovať filmovej réžii. Spoveď človeka z kresťanského 

prostredia, ktorý už v roku 1948 vstúpil do KSČ. Hoci tak učinil pod nátlakom, z tohto 

rozhodnutia profitoval. Určité sklony ku konformizmu a oportunizmu, blízky aj hrdinom 

Organa, sa u tohto popredného slovenského režiséra prejavili predovšetkým v období 

normalizácie. Tento iniciátor československej novej vlny, ktorá napomáhala v 60. rokoch 

 

 

 
63   Až o rok neskôr vznikla filmová dráma Vladimíra Bahnu Námestie svätej Alžbety podľa románu Rudolfa  

Jašíka. 



 82 

 

demokratizácii Československa a propagácii jeho kultúry v globálnom meradle, sa 

rozhodol udržať sa medzi režisérmi na Kolibe aj za cenu výraznej kolaborácie 

s Husákovým režimom. Musel sa dištancovať od svojej tvorby v šesťdesiatych rokoch 

a realizovať aj scenáre s výrazne prorežimným charakterom (napr. pocta „Víťaznému 

februáru“ 1948 Keby som mal dievča z roku 1976). Uher sa dištancoval nielen od svojej 

funkcionárskej kariéry predsedu Zväzu slovenských filmových a televíznych umelcov, 

ale aj od kolegov, ktorí kvôli nemennosti morálnych postojov nemohli v období 

normalizácie na Slovensku nakrúcať.64 

 

4.3.3. Konfesné i nekonfesné čítanie Uhrovho Organa 

 

Hoci od vzniku Uhrovho Organa ubehlo už vyše polstoročie, stále vyvoláva nové 

interpretácie i odborné diskusie. V roku 2013 ich obohatila publikácia Evy Vžentekovej 

Diptych Štefana Uhra Organ a Tri dcéry. Podrobne sa v nej venuje posunu medzi 

antiklerikálne ladenými scenármi Alfonza Bednára a výkladu Štefana Uhra, ktorý 

prezentuje pietnejší postoj voči cirkvi i jej predstaviteľom. Autorka upozorňuje, že 

viacero interpretácií týchto Uhrových filmov sa mylne opiera o motívy i repliky 

publikovaného Bednárovho scenára, kým vyznenie Uhrovho tretieho celovečerného 

filmu je v mnohých detailoch odlišné, ba až protikladné. 

V interpretačnej analýze filmu Organ zaujme Vžentekovej vyčerpávajúci pohľad 

na intertextové odkazy i dešifrovanie metafor, často čerpajúcich z biblických textov. 

Podnetné je interpretovanie alegorického zobrazenia Félixa ako Ježiša Krista. Túto 

interpretáciu, podoprenú priznaním zámeru samotného Uhra, Vženteková demonštruje na 

mnohých záberoch a sekvenciách filmu. Už v prvých minútach filmu sledujeme, v rámci 

paralelnej montáže, zaradenie detailu nôh ukrižovaného Krista v miestnom chráme 

a následne rozpažených rúk poľského zbeha Felixa za stromom v lese, ktoré pripomínajú 

ukrižovanie. Poľský organista si vzápätí upravuje svoje nové rúcho po mŕtvom mníchovi 

tŕňom odtrhnutým z kríka, v čom môžeme nachádzať asociácie s Kristovou tŕňovou 

korunou a jeho tŕnistým osudom. Vo viacerých záberoch je zbeh Felix snímaný 

v kompozícii s biblickými obrazmi zo života Krista. Pri scéne v kláštornej záhrade 

prekrýva jeho hlava na vzdialenej soche Piety hlavu umučeného Ježiša (obr. č. 9). Aj 

 

 

 
64 Na Uhrov oportunizmus spomína napr. perzekvovaný filmový režisér Eduard Grečner vo svojom 

internetovom blogu Kto za pravdu horí… (Grečner, 2011).  



 83 

 

posledná večera Félixa medzi mníchmi v kláštore je inscenovaná tak, že Felix sedí 

uprostred stola, rovnako ako Kristus na tradičných spodobeniach jeho poslednej večere. 

Gvardián sedí po jeho pravici ako Ježišov najobľúbenejší učeník – apoštol Ján. 

Vžentekovej výklad ponúka paralelu medzi príchodom cudzinca Felixa do slovenského 

mestečka, s príchodom Krista do hriešneho Jeruzalema. Vyústenie filmu preto 

interpretuje ako „koncept obete, ktorá je katastrofou len navonok, je v skutočnosti 

príčinou nového zrodu“ (Vženteková, 2013, s. 100). 

Kým Vžentekovej interpretácia Felixa ako Krista je argumentačne podložená, 

problematický je istý subjektívny pohľad na charakter a konanie gvardiána, ktorého 

Vženteková vníma ako výlučne pozitívnu postavu. Polemizuje s rozšíreným čítaním 

príbehu Organa, v ktorom práve gvardián „zradí a udá zbeha Hlinkovej garde“ (Macek 

– Pašteková, 1997, s. 233). Vženteková takú interpretáciu považuje za nesprávne 

uchopenie sujetu (Vženteková, 2013, s. 100). Je pravdou, že gvardián zbeha Felixa 

explicitne neudá, na otázku žandárskeho majora (v dobe po organistovom opustení 

kláštora), či bol fráter Felix vysvätený, len pokrúti hlavou. Je rovnako pravdou, že táto 

gvardiánova úprimnosť je v súlade s jeho ideou: „Nech ale naše kroky vždy riadi 

presvedčenie, nie nutnosť.“ Na druhej strane je tiež celkom korektné a pochopiteľné, ak 

bežný filmový divák vníma kňazovo prezradenie Poliakovej identity reprezentantovi 

nedemokratického režimu ako zradu. Aj nové vydanie Dejín slovenskej kinematografie 

z roku 2016 potvrdilo takéto čítanie sujetu Organa (Macek – Pašteková, 2016, s. 452).  

Rovnako polemický je aj Vžentekovej názor: „Gvardiánove úmysly nie sú späté 

s nemravnosťou či bezohľadnosťou“ (Vženteková, 2013, s. 101). Hoci v Uhrovej verzii 

Organa je jeho snaha šíriť dobro, mravnosť a krásu často presvedčivá, vo filme vidíme 

aj gvardiánov nátlak na vlastné svedomie či nátlak na Bachňáka cez vedomosť o jeho 

ukrývaní židovskej rodiny Steinovcov. Tieto činy zaraďujú gvardiána medzi rozporné 

charaktery a potvrdzujú aj vyššie citovaný umelecký zámer Štefana Uhra.   

Na istý subjektívny postoj Vžentekovej smerom voči cirkevným predstaviteľom 

v Organe poukazuje vo svojej recenzii v časopise Iluminace (č. 4/2013) aj Jaromír 

Blažejovský: „pokud některá církevní postava působí na diváka odpudivě, stěží ho 

předložený argument přesvědčí, že k ní má pociťovat náklonnost. Autorka bezděčně 

ukázala, jak podmíněné interpretační výkony jsou, aniž by dodatečně reflektovala 

ideologickou povahu vlastního přístupu“ (Blažejovský, 2013, s. 120). Diskusia medzi 

Vžentekovou a Blažejovským o konfesnom a nekonfesnom pohľade na Uhrov film 



 84 

 

prebiehala aj v nasledujúcom vydaní periodika Iluminace (č. 1/2014)65. Poukázala na to, 

že presvedčivých výkladov Organa môže byť viacero. Potvrdil sa tak názor Pavla Branka, 

že Uhrov Organ sa „v najrôznejších významových rovinách prihovára každému 

primerane okruhu jeho životných skúseností“ (Vženteková, 2013, s. 94). Kým kresťan 

vníma záverečnú scénu ako Felixovu obetu za polepšenie sa hriešnikov, človek bez 

konfesie ju môže vnímať úplne protikladne. Vidí len chrám plný hriešnikov – alkoholika 

Krištofa, netalentovaného intrigána Bachňáka a jeho mamonársku ženu Irenu. 

Talentovaný umelec Felix v rovnakom čase oplakáva mŕtveho vojaka v zamínovanom 

lese. 

Uher v Organe využíva dvojité kódovanie, ktoré ho v roku 1964 chránilo pred 

cenzúrou dobovej moci a aj dnes oslovuje divákov odlišných názorových skupín. Cez 

využívanie náboženských motívov a biblických odkazov sa snaží sprítomňovať tradičnú 

religi-ozitu a kresťanské hodnoty66, vyhýba sa však nekritickej propagácii cirkvi. 

Nevyhýba sa ani polemickému tónu v súvislosti s náboženstvom a cirkvou, čo potvrdil 

vo výnimočne otvorenom rozhovore s Galinou Kopaněvovou v časopise Film a doba (č. 

14) z prelomového roku 1968: „Za dobu krátké existence socialismus podléhal a podléhá 

stále jistým deformacím, zatímco křesťanský ideál zůstává v lidech neměnný. Pro Slováky 

je to prapůvodní tematika, která vypovídá o jejich národním charakteru, o jejich vnitřním 

bytí… Náš film chtěl být právě o tom, o téhle etice za ,slovenského státu‘. Protože tam se 

tato etika dostala do silných rozporů, když se náboženství stalo vlastně státním 

náboženstvím. Čili jistá víra se vnutila jako oficiální, stala se složkou státotvornosti, a tím 

se musela nutně zkompromitovat. Víra je či může být v jedinci, ale nesmí se prosazovat 

jako státotvorná“ (Macek, 2002, s. 124).  

 

  

 

 

 
65  V reakcii na Blažejovského kritiku Vženteková odmietla, že by sa na Uhrov film pozerala konfesne 

podmienenou optikou a vyčíta mu, že nad tento jej údajne konfesný prístup povyšuje nekonfesné 

stanovisko, ktoré podľa Blažejovského ochraňuje výskum pred náboženskou subjektivitou 

(Vženteková, 2014, s. 133). Blažejovský v následnej reakcii opakuje autorke svoje stanovisko 

z recenzie, že oba prístupy sú legitímne, každý z nich má svoje výhody a nevýhody (Blažejovský, 2014, 

s. 136). 
66   Už v roku 1968 sa Uher priznal k svojej náboženskej orientácii:  „Som vychovaný v náboženskej rodine. 

A táto oblasť života ma veľmi zaujíma. Zatiaľ je to ale stále téma – tabu. U nás už ustal násilný boj proti 

religiozite, a tak sa verí, že je to akože všetko v poriadku. Ale nie je“ (Vženteková, 2013, s. 38). 

 



 85 

 

4.4. Arizácia a perzekúcia židovského obyvateľstva vo filmoch Námestie svätej 

Alžbety a Obchod na korze 

 

Arizácia a perzekúcia židovského obyvateľstva sa ako výrazná a jasne čitateľná téma 

podaná bez dvojznačnosti a symbolov objavuje vo filme Námestie svätej Alžbety režiséra 

Vladimíra Bahnu z roku 1965. Film vznikol podľa rovnomenného románu Rudolfa 

Jašíka, ktorý scenáristicky spracoval Štefan Sokol a je situovaný do prostredia „mesta 

pod viničným vrchom“ (perifráza Nitry) počas druhej svetovej vojny. Ústrednou líniou je 

vzťah osemnásťročného idealistického mladíka z chudobnej rodiny Igora a židovského 

dievčaťa Evy v období po zavedení protižidovských zákonov.  

Námestie svätej Alžbety je filmovým dielom, ktoré doposiaľ nebolo predmetom 

výraznejšieho záujmu slovenských filmológov67. V Dejinách slovenskej kinematografie 

z roku 2016 sú tomuto filmu venované tri vety, v ktorých sa zdôrazňuje, že Bahna síce 

siahol po zaujímavej látke (podobne ako pri filme z roku 1955 Pole neorané), ale „ani 

tak neprekryl svoju principiálne schematickú, ilustratívnu poetiku, ktorej bola vzdialená 

akákoľvek psychologická vierohodnosť“ (Macek − Pašteková, 2016, s. 459 – 460). 

Výrazne kritický pohľad na Bahnovu tvorbu začal prevládať po roku 1989, napríklad 

režisér Eduard Grečner uvádza, že mu „nadanie tak krikľavo chýbalo, že si i herci z jeho 

tzv. réžie robili anekdoty“ (Macek, 1990, s. 31). Na aktuálne prevažne negatívne 

hodnotenie osoby i tvorby režiséra Vladimíra Bahnu má vplyv aj fakt, že bol v rokoch 

1970 až 1972 riaditeľom Štúdia hraných filmov v Bratislave a významne sa podieľal sa 

procese „normalizácie“ slovenskej kinematografie68.  

Na isté ospravedlnenie Bahnovho antipsychologického prístupu v Námestí svätej 

Alžbety je potrebné poznamenať, že samotný scenár filmovej adaptácie neposkytuje 

priestor výraznejšiemu priblíženiu charakterov postáv. Hoci v úvodných titulkoch 84-

minútového filmu je uvedené, že vznikol voľne na motívy Jašíkovej predlohy, scenárista 

Sokol sa snaží dôsledne exponovať takmer všetky výraznejšie motívy románu a rozsiahly 

 

 

 
67  Film sa síce sporadicky objavuje vo vysielaní slovenskej verejnoprávnej televízie, no doteraz nebol 

vydaný na žiadnom mediálnom nosiči. 
68    Kým v období normalizácie bola Bahnova tvorba vyzdvihovaná (napr. v monografii Pavla Janíka z roku 

1986), po roku 1989 je vnímaný ako málo talentovaný režisér a karierista, ktorý sa podieľal na odstavení 

popredných reprezentantov novej vlny na Slovensku z režijných postov. Režiséri Juraj Jakubisko 

a Peter Solan boli  v roku 1971 presunutí do Krátkeho filmu a Eduard Grečner v roku 1972 do 

kolibského dabingu. Elo Havetta mohol od roku 1973 pracovať iba pre televíziu a v roku 1975 náhle 

zomrel. Havetta je často prezentovaný ako najznámejšia obeť normalizácie československej 

kinematografie. 

https://www.csfd.cz/tvurce/258071-rudolf-jasik/
https://www.csfd.cz/tvurce/258071-rudolf-jasik/
https://www.csfd.cz/tvurce/258072-stefan-sokol/


 86 

 

zoznam románových hrdinov. Krátke obrazy so stručnými replikami protagonistov 

nedávajú priestor pre ich hlbšiu charakteristiku a divák neznalý Jašíkovej predlohy môže 

mať miestami problém orientovať sa v motiváciách i v niektorých vzájomných vzťahoch 

aktérov filmu. Najprecíznejšie vykresleným hrdinom filmovej adaptácie je židovský 

povozník Maxi. Tento inteligentný, prostoreký, ale rezignovaný alkoholik s tajomným 

výzorom ortodoxného žida podvedome tuší a očakáva tragický osud Židov vo vojnovej 

Európe. Práve tragický hrdina Maxi je nielen najdôslednejšie prezentovanou postavou 

v rámci filmového scenára, ale jeho presvedčivé stvárnenie v podaní Ctibora Filčíka 

výrazne prevyšuje výkony ostatných hercov, ktorí aj vďaka scenáru nedostali priestor pre 

vytvorenie komplexnejších charakterov. Predstaviteľka mladučkej Evy Emília Vášáryová 

definovala svoju postavu týmito slovami: „Eva je priamočiara postava. Tak ako dnešné 

dievčatá i ona sa teší na stretnutie s chlapcom a to je všetko“ (Janík, 1986, s. 116). 

Romantický milostný vzťah ústredných hrdinov vo filme naozaj neprechádza žiadnym 

vývojom, Eva je schematickým archetypom naivného zamilovaného dievčaťa, ktoré ani 

v období po prijatí protižidovských zákonov dlho neprejavuje výrazné obavy o svoj život. 

Jej priateľovi Igorovi sa však prieči ponižovanie Židov zo strany úradov i spoluobčanov 

a snaží sa uchrániť svoju milú pred chystanými deportáciami. 

Bahnova adaptácia Jašíkovho románu Námestie svätej Alžbety býva často 

prirovnávaná k českému filmu Romeo, Julie a tma, ktorý vznikol podľa novely Jana 

Otčenáška z roku 1959. Vo filme režiséra Jiřího Weisa sledujeme snahu pražského 

gymnazistu Pavla uchrániť a ukrývať mladú židovku Hanku (v predlohe Ester) pred 

nariadeným pobytom v terezínskom tábore, kde má rodičov. Weisova filmová adaptácia 

nám ponúka mladých ústredných aktérov v hraničnej situácii počas heydrichiády. Obaja 

hrdinovia riskujú už od prvých okamihov svojho stretnutia život a diváci sledujú 

presvedčivé rozvíjanie sa ich milostného vzťahu. V Bahnovej adaptácii sa mladá židovka 

Eva ocitá v hraničnej situácii až v poslednej štvrťhodine. V momente začiatku deportácií 

Židov z mesta sa relatívne vlažne rozvíjajúci sa dej slovenského filmu rozbehne 

k tragickému vyústeniu viacerých jeho motívov. Kým Weisov film Romeo, Julie a tma 

(podobne ako Otčenáškova predloha) nám ponúka jasne vymedzenú ústrednú tému – 

melodramatický     a tragický príbeh lásky v neradostnej dobe, v Námestí sv. Alžbety je 

milostný motív mladých hrdinov len jedným z viacerých takmer rovnocenných dejových 

línií. Tvorcovia filmovej adaptácie si oslabenie ústrednej dejovej línie Jašíkovho 

baladického románu evidentne uvedomovali. Kým Jašíkov román začína mottom: „Láska 

je nesmrteľná. Neumiera. Ona len ide do hrobu“ (Jašík, 1962, s. 7), Sokolova filmová 



 87 

 

adaptácia nám v úvode ponúka motto od antického dramatika Aischyla: „Čas, ktorý 

plynie, odhalí všetko.“ Metonymia plynutia času je vo filme zvýraznená aj 

prostredníctvom frekventovaných detailných záberov mechanizmu kostolných vežových 

hodín.  

Filmová adaptácia Štefana Sokola sa sústreďuje na predstavenie kolektívnej 

tragédie sociálne i etnicky pestrej komunity v srdci vojnového mestečka. Film režiséra 

Bahnu ponúka originálne panoptikum predstaviteľov malomestského prostredia v období 

prvej Slovenskej republiky. Židovskú komunitu reprezentuje sedemnásťročná Eva, jej 

rodičia a starý povozník Maxi. Popri židovských predstaviteľoch nižšej či nižšej strednej 

vrstvy sa vo filme objavuje aj postava židovského podnikateľa Heldera a jeho manželky, 

ktorí chcú emigrovať zo Slovenska. Táto dvojica dotvára pestrosť sociálnej vzorky 

malomesta a pripomína, že obeťami represií boli aj zámožnejší Židia z vyšších 

spoločenských vrstiev. Všetci ústrední židovskí aktéri filmu, s výnimkou Maxiho, 

napokon tragicky zahynú, či už cudzou rukou alebo vlastnou. Toto vyústenie je alúziou 

na holokaust a tiež pripomienkou, že Židia počas vojny nezomierali len v koncentračných 

táboroch.  

Kým židovskí hrdinovia filmu vyvolávajú u diváka sympatie i súcit, kategóriu 

záporných postáv reprezentuje predovšetkým holič Flórik (stvárnený typickým 

predstaviteľom negatívnych rolí Júliusom Vašekom) začínajúci kariéru ako miestny 

predstaviteľ Hlinkovej gardy. Hrdinov vyvolávajúcich antipatie reprezentuje aj miestny 

farár, neochotný nezištne pokrstiť Evu, i skupinka výrastkov útočiacich na podnapitého 

Maxiho. Zaujímavým a v dobe vzniku odvážnym posunom oproti Jašíkovej predlohe je 

fakt, že v adaptácii zomrie Eva po výstrele slovenského gardistu, nie „špinavozeleného“ 

nemeckého vojaka. Tragickým hrdinom filmu je mladík Dodo, ktorý je Flórikom nútený 

vytvárať fiktívne udania Židov. Podobne ako vo všetkých slovenských filmoch 

o prenasledovaní Židov, aj tu sa stretneme so Slovákmi, ktorí tieto represie odmietajú. 

V Námestí sv. Alžbety takýchto hrdinov reprezentuje nielen Igor, ale aj krčmárka 

Barónka.  

Významný slovenský filmológ Peter Mihálik označil po premiére Námestie svätej 

Alžbety za doposiaľ najlepšie Bahnovo dielo (Janík, 1986, s. 42). Jelena Paštéková (1990,   

s. 36) ho priraďuje k adaptáciám s čiastočne dialogickým typom spracovania. Napriek 

využívaniu tradičných výrazových prostriedkov bolo Námestie svätej Alžbety tematickým 

obohatením slovenskej kinematografie. V roku jeho vzniku ho však zatienila iná snímka 



 88 

 

– prvý Oscarom ocenený československý film režisérov Ján Kadára a Elmara Klosa 

Obchod na korze.  

Je potrebné pripomenúť, že Obchod na korze je po produkčnej stránke českým 

filmom, keďže vznikol v pražskom štúdiu Barrandov, kde pôsobilo režisérske duo Ján 

Kadár a Elmar Klos už od roku 1952. Na druhej strane je korektné považovať ho aj za 

slovenský film, keďže sa realizoval v slovenskom jazyku69, zväčša v reáliách 

východoslovenského mestečka Sabinov, s prevažne slovenskými hercami a podľa 

predlohy humenského rodáka Ladislava Grosmana. Aj jeden z režisérskeho tandemu Ján 

Kadár je frekventovane označovaný za slovenského tvorcu, keďže tento slovensko-

maďarský Žid na území Slovenska vyrastal a natočil tu aj svoj debutový hraný film Katka 

(1949). Téma filmu Obchod na Korze v dobe svojho vzniku nebola pre slovenské vedenie 

komunistickej strany atraktívna, keďže pripomínala Slovákom profašistickú a arizátorskú 

minulosť70, navyše v ňom absentoval tradičný antiľudácky protagonista motivovaný 

komunistickým presvedčením. Podľa Elmara Klosa mladšieho mal na vzniku filmu 

zásluhu vtedajší československý prezident Antonín Novotný, ktorý svoj súhlas na 

realizáciu politicky kontroverzného scenára vnímal ako akt istej škodoradosti voči 

Slovákom a ich politickej reprezentácii71.  

Film Obchod na korze vznikol podľa poviedky Ladislava Grosmana Pasca z roku 

1962. Jána Kadára na poviedku upozornil Arnošt Lustig, autor mnohých literárnych diel 

o tragických osudoch Židov počas 2. svetovej vojny, z ktorých viaceré boli spracované 

vo forme filmových adaptácií72. Grosmanov príbeh zobrazoval vzťahy medzi 

predstaviteľmi židovskej a slovenskej komunity v malom slovenskom meste počas 2. 

svetovej vojny a bol obžalobou prvej Slovenskej republiky i mnohých podporovateľov 

jej vládnuceho režimu z neprávosti voči Židom. Ladislav Grosman bol sám počas vojny 

obeťou protižidovských perzekúcií a jeho rodičia i traja súrodenci zomreli v roku 1944 

počas fašistického bombardovania transportného vlaku. O svojom príbehu, ktorý v roku 

1965 upravil spolu s Jánom Kadárom a Elmarom Klosom pre film, napísal: „Uvažoval 

 

 

 
69  V slovenčine boli nakrútené a na Slovensku sa odohrávali aj české predvojnové filmy filmy Tatranská 

romance (1934), Jánošík (1935) či Matkina spoveď (1937), boli však dielom českých scenáristov              

a režisérov.  
70 Podľa publicistu Šimona Kadeřávka (2021) proti realizácii filmu boli poprední predstavitelia 

komunistickej strany Gustáv Husák a Alexander Dubček. 
71   Rozhovor z Elmarom Klosom ml. na DVD Obchod na korze, 2002, Bontonfilm. 
72  Napr. filmové adaptácie Transport z ráje (1962), Démanty noci (1964), Modlitba pro Kateřinu 

Horowitzovou (TV film, 1965), Dita Saxová (1967), Collete (2013). 



 89 

 

som, čo vedie niekedy aj dobrého človeka k zlobe. Je to naozaj iba chamtivosť či 

subjektívne povahové vlastnosti? Myslím si, že dobré aj zlé stránky ľudskej povahy sa 

vždy realizujú v určitom stave spoločenského vedomia a svedomia. Človek je po každej 

stránke prispôsobivý, čo má svoje klady aj zápory. Smrť vydesenej stareny odkiaľsi 

z východného Slovenska, ktorý bol základom toho filmového, nevyvolala vlastne žiadne 

rozhorčenie, krutý čin suseda nikoho nepobúril“ (Šmatlák, 2008, s. 89).  

Ján Kadár absolvoval, podobne ako Grosman, počas 2. svetovej vojny pobyt 

v pracovnom tábore kvôli svojmu pôvodu, jeho rodičia i sestra zahynuli v koncentračnom 

tábore Osvienčim. Problematiky holokaustu sa (s výnimkou niekoľkých pasáží v 

strihovom filme Sú osobne zodpovední za zločiny proti ľudskosti) dotkol až dvadsať rokov 

po vojne. Vďaka Grosmanovej poviedke našiel látku, prostredníctvom ktorej sa 

s odstupom času snažil vyrovnať s vlastnou minulosťou. V roku 1966 v rozhovore pre 

New York Herald Tribune sa priznal, že Obchod na korze je mu najbližší zo všetkých 

filmov (Kadár, In Mikušová, 2020, s. 13). Pri Kadárovom výklade ústrednej myšlienky 

tohto diela sa ukazuje jeho súznenie s Grosmanovým tvorivým zámerom: „Obchod na 

korze ukazuje slovenský fašizmus so všetkým provincionalizmom a familiárnosťou, ktoré 

sú mu vlastné, a s dôsledkami o to strašnejšími. Aj keď je vyrozprávaný cez dve postavy, 

dotýka sa širších súvislostí, a tak sa dá vztiahnuť na akýkoľvek druh fašizmu. Hoci film 

rozpráva o osudoch jednotlivcov, v skutočnosti zobrazuje prototyp“ (tamže). 

Podľa Václava Maceka režisér Kadár v postave staršej židovky Rozálie 

Lautmannovej vytvoril láskavý portrét vlastnej mamy (Macek, 2008, s. 157). Autenticitu 

a hĺbku tejto postave vdýchla významná poľská herečka židovského pôvodu Ida 

Kamińska, ktorá bola v rokoch 1947 − 1967 riaditeľkou Štátneho židovského divadla vo 

Varšave. V dobe vzniku filmu bolo v Československu netradičné, aby židovských 

hrdinov stvárňovali herci židovského pôvodu, bola tu skôr prax obsadzovať ich 

zástupcami dvoch majoritných národov a zdôrazňovať tým fakt, že Židia sa výzorom 

nelíšia od väčšinového obyvateľstva.  

Obeťou vo filme Obchod na korze nie je iba Židovka Lautmannová, ale i Slovák 

Tóno Brtko, ktorý sa nedokáže stotožniť s úlohou arizátora. Tvorcovia filmu sugestívne 

zobrazujú ako sa predstavitelia a podporovatelia vládnej moci prvej Slovenskej republiky 

dopúšťajú ekonomických a neskôr i fyzických represií voči sociálne i fyzicky 

najbezbrannejším reprezentantom židovskej komunity. Tento prístup si u niektorých 

slovenských filmových publicistov vyslúžil aj kritiku. V roku 1966 Emil Lehuta 

v Slovenských pohľadoch poznamenal, že tvorcovia príslušníkov židovskej národnosti 



 90 

 

videli „iba citovo, všeobecne súcitne, až sentimentálne“ a , že „židia neboli iba bedári 

a chudáci“ (tamže, s. 160). Podobné výhrady voči filmu zaujala Eva Vženteková (2013,     

s. 194) ktorá poznamenáva, že kým zobrazenie Brtka a jeho rodiny vrátane švagra 

Kolkockého – veliteľa Hlinkovej gardy sa nevyhýba naturalizmu, postavy Imra Kuchára 

– „bieleho Žida“, Lautmannovej či holiča sú vykreslené v opačnej, melodramatickej 

polohe. 

Je pravdou, že Kadár s Klosom vyhrocujú v Obchode na korze konflikt medzi 

amorálnymi a prospechárskymi prívržencami režimu a jeho relatívne bezbrannými 

a nevinnými obeťami. Je však nekorektné a zjednodušené tento konflikt vo filme čítať 

ako spor národnostný – teda spor zlých Slovákov a dobrých Židov (prípadne ich 

prívržencov). Charaktery ústredných hrdinov filmu sú dôsledne psychologicky 

vykreslené, vyhýbajú sa stereotypom. Postava židovky Lautmannovej má ďaleko od 

melodramatickej a sentimentálnej hrdinky. V kontexte rozvíjanej témy dobového 

prenasledovania je síce obeťou nespravodlivého útlaku generujúcou súcit publika, jej 

plasticky vykreslená postava prináša i komické, resp. tragikomické momenty (aj vďaka 

nedoslýchavosti i prejavom senility). Vo vyhrotených situáciách prejavuje Lautmannová 

aj panovačnosť, vzdorovitosť i zlosť voči tragikomickej postave arizátora Brtka.73  

Charakter Tóna Brtka síce v úvode sľubuje divákovi komický archetyp mentálne 

jednoduchšieho submisívneho smoliara, v tragickom vyústení však odhaľuje svoj rozmer 

nadpriemerne citlivej a ľudskej osobnosti. Vzťah Lautmannovej a Brtka je 

prepracovanejší, uveriteľnejší a vzdialený melodramatickému vzťahu Evy a Igora 

z Námestia svätej Alžbety. Melodramatickým prvkom vo filme je len záverečná snová 

sekvencia radostnej prechádzky Lautmannovej a Brtka na korze, zaradená na odľahčenie 

tragického vyústenia snímky. 

Obchod na korze bol u nás mnohými divákmi mylne interpretovaný ako 

protislovenský film a nepatril medzi populárne divácke filmy.74 Hoci je dnes zaraďovaný 

medzi globálne najvýznamnejšie filmy s tematikou protižidovských represií 

 

 

 
73  Režisérsku koncepciu deheroizovať a poľudštiť ústrednú židovskú hrdinku potvrdzujú aj spomienky 

Juraja Herza, ktorý pôsobil ako Kadárov asistent vo filme Obchod na korze. Poľská herečka židovského 

pôvodu Ida Kamińska chcela pôvodne stvárniť Lautmannovú ako typickú heroickú postavu, no Kadár 

jej povedal: „Nie, nie ste hrdinka, zabudnite sa to! Ste stará senilná Židovka z východného Slovenska!” 

Citované z dokumentárneho filmu Juraj Herz uvedeného v cykle Zlatá šedesátá (3/26) (r. Martin Šulík, 

Česká republika, 2009). 
74  V ČSSR ho videlo necelých 700 000 divákov,  hoci je potrebné priznať, že po Kadárovej emigrácii do 

USA bol stiahnutý z distribúcie. 



 91 

 

a holokaustu, na Slovensku sa dodnes stretáva s relatívne rozporným prijatím. 

V poslednom období sa však opäť dostáva do pozornosti slovenských filmológov i médií, 

ktoré sa ho snažia priblížiť širšiemu publiku. Záujem o tento film oživila storočnica Jána 

Kadára v roku 2018 i sto-ročnica Ladislava Grosmana v roku 2021, ale hlavne vzostup 

fašizujúcich tendencií v slovenskej spoločnosti v posledných rokoch, ktoré tento film už 

pred vyše polstoročím vynikajúco reflektoval.75  

 

4.5. Filmy so židovskou tematikou v období normalizácie 

 

Slovenská kinematografia sa v období 1970 – 1989 venovala židovskej tematike len 

okrajovo. Motívy arizácie či holokaustu sa v nej objavovali len sporadicky a nikdy 

netvorili dominantnú tému filmu, keďže prezentácia historických udalostí počas druhej 

svetovej musela byť opäť v súlade s dobovou ideológiou vládnucej komunistickej strany, 

v ktorej opäť narastali antisionistické, resp. antisemitské tendencie. Vo filme Štefana 

Uhra Keby som mal pušku (1971) o dospievaní mladého hrdinu Vlada počas vojnovej 

Slovenskej republiky, sa objavuje motív prenasledovanej Židovky Maríny, ktorá je po 

prezradení jej úkrytu odvádzaná gardistami z dediny. Krátka scéna masového násilného 

vysídľovania Židov prostredníctvom vlakových transportov je súčasťou hraného filmu 

Cnostný Metod (1979). Snímka režiséra Jána Lacka je ostrou filmovou satirou voči 

ústredným politickým predstaviteľom vojnovej Slovenskej republiky. Jej tragikomický 

príbeh si berie na mušku klerikalizmus, arizáciu, karierizmus a pokrytectvo cez výrazne 

karikovanú postavu ministerského radcu Metoda Šubíka. Tento amorálny katolík dá 

súhlas s vysťahovaním svojho židovského podriadeného Singera a jeho otca do 

Nemecka.76 Motív železničného transportu Židov sa objaví aj vo filme režiséra Stanislava 

Párnického Kára plná bolesti (1985). Jeden z hlavných aktérov tejto drámy z obdobia 

vojnovej Slovenskej republiky, nie veľmi bystrý smoliar a outsider Majo, sa v naivnej 

túžbe za lepším životom pridáva do vozňa so Židmi odvážanými do cieľovej stanice 

Dachau.  

 

 

 
75   V roku 2020 Slovenský filmový ústav vydal toto dielo na Blu ray a DVD nosiči v remastrovanej verzii, 

ktorú pripravil český Národní filmový archív. Jeho prílohou je aj metodický materiál Moniky Mikušovej 

pre učiteľov základných a stredných škôl .  
76   Židovský úradník Singer mladší je vo filme zobrazený ako tragikomická figúrka snažiaca sa kvôli svojej 

kariére a neskôr i prežitiu urobiť čokoľvek – uplácať vplyvných ľudí i dať sa pokrstiť (hoci na Šubíkovo 

sklamanie ako evanjelik). Súcitne je portrétovaný iba v scéne jeho transportu z krajiny. 



 92 

 

Filmy výraznejšie zameriavajúce sa na dramatické osudy Židov na Slovensku po 

roku 1938 sa prekvapujúco objavili až v tesne pred pádom komunizmu v Československu. 

V revolučnom roku 1989 vznikli až tri takéto snímky a všetky reprezentovali snahu ich 

tvorcov vyhnúť sa konvenčnému a ideologicky poplatnému pohľadu na slovenskú 

históriu. Vo filme Juraja Jakubiska Sedím na konári a je mi dobre, odohrávajúcom sa 

krátko po skončení druhej svetovej vojny, perzekúciu Židov reprezentuje tajomná 

židovská hrdinka Ester, ktorá sa stane spoločníčkou dvoch mužov obývajúcich opustený 

židovský dom – komedianta Pepeho a vojnového navrátilca Prengela. Chlapi sa čoskoro 

dozvedajú, že atraktívna, no psychicky nevyrovnaná Ester sa vrátila z koncentračného 

tábora, kde počala svoje dieťa. Krátko po tom, ako Ester porodí dcéru, je zavraždená 

hľadačmi ukrytého židovského zlata. Postava Ester v prvom slovenskom filme kriticky 

i ironicky reflektujúcom vzostup povojnového stalinizmu je alúziou na hrdinku 

Jakubiskovej novovlnej snímky Vtáčkovia, siroty a blázni Martu. Protagonistka 

podobenstva o absurdnom a smutnom svete je tiež Židovka – o jej minulosti vieme len 

to, že jej rodičov zavraždili nepriatelia Židov. Mladá nespútaná Marta stelesňuje 

spoločenskú outsiderku, potomka krutej doby, ktorá sa stane múzou dvoch 

nonkonformných priateľov – Yoricka a Andreja a neskôr i katalyzátorom ich tragicky 

vrcholiaceho sporu77.  

Film Miloslava Luthera Chodník cez Dunaj (1989) rozpráva tragický príbeh dvoch 

mladých priateľov, Slováka Viktora Lesu a českého Žida Ticháčka. Dielo podľa scenára 

Vladimíra Körnera, Miloslava Luthera a Mariána Puobiša spája komornú historickú 

drámu s prvkami kriminálneho filmu so žánrom „road movie“. Venuje sa predovšetkým 

vzťahu ústredných hrdinov, ktorých charaktery sú výrazne kontrastné. Kým Viktor je 

bezstarostný mladý „frajer“, Ticháček reprezentuje plachého introverta rezignujúceho na 

vlastnú hrdosť. Zo strany okolia a spočiatku aj Viktora je vystavovaný antisemitským 

narážkam, voči ktorým je už imúnny. Antisemitizmus a prenasledovanie Židov počas 

druhej svetovej vojny je vo filme zobrazované nielen prostredníctvom postavy Ticháčka. 

V záverečnej časti filmu dvaja mladí hrdinovia stretávajú vo vagóne ukrývajúcu sa rodinu 

poľských Židov utekajúcu pred prenasledovaním vo svojej domovine. Slovák Viktor sa 

kvôli nim a českému priateľovi rozhodne obetovať svoj život. Režisér Miloslav Luther sa 

 

 

 
77  Podobnú osudovú židovskú hrdinku nájdeme aj v Jakubiskovej filmovej ságe Tisícročná včela z roku 

1983. Je ňou (opäť) Marta, dcéra židovského krčmára Gerscha. Kvôli nešťastnej láske k nej si mladý 

kresťan Jozef Nader vezme život.  



 93 

 

o filme vyjadril slovami: „Je to film o mladých roku 1939, pre mladých roku 1989.“78 

V revolučnom období však Chodník cez Dunaj v kinách nezaujal významnejší počet 

divákov.  

Vyrovnávanie sa slovenských tvorcov s minulosťou, rasizmom i nacionalizmom 

nájdeme aj v ďalšom diele z roku 1989. Poeticky ladený film Sýkorka, v réžii Pavla 

Gejdoša mladšieho, vznikol podľa knihy Pavly Kováčovej Danka z Gaštanového 

nábrežia a pokúšal sa priblížiť detské vnímanie závažných spoločenských udalostí roku 

1938 v malom meste. Školáčka Danka sa v rodnom multietnickom Kežmarku stretáva 

s nepriateľskými výpadmi voči jej židovskému kamarátovi Teovi, na ulici často míňa 

prázdninujúcich mladíkov z Hitlerjugend. Niektorí Slováci v mestečku začínajú mať 

predsudky i voči jej otcovi českej národnosti, ktorého v septembri 1938 povolajú do 

armády. Film Sýkorka sa podobne ako Chodník cez Dunaj (a implicitne i Sedím na konári 

a je mi dobre79) dotýka aj novodobej histórie i istých úskalí česko-slovenských vzťahov. 

Je zaujímavou štúdiou prostredia i dusnej predvojnovej atmosféry, chýba mu však 

výraznejší príbeh a jasnejšie definované divácke publikum.  

 

4.6. Téma holokaustu v slovenských filmoch po roku 1989 

 

Po roku 1989 téma prenasledovania Židov v slovenskom hranom filme prakticky 

vymizla. Jedným z dôvodov je zmena tematickej orientácie slovenskej hranej filmovej 

tvorby, ale i výrazný pokles produkcie hraných filmov v deväťdesiatych rokoch, ktorý 

vyvrcholil v roku 1996 privatizáciou a zánikom bratislavského filmového štúdia na 

Kolibe. Významná časť slovenských filmových tvorcov sa začala orientovať na divácky 

atraktívne žánre a filmy so židovskou tematikou sa v období vznikajúcej samostatnej 

Slovenskej republiky, kedy v spoločnosti opäť vzrástli nacionalistické a antisemitské 

nálady, nejavili ako divácky dostatočne atraktívne. Motívu holokaustu sa v tomto období 

dotkol iba popredný režisér porevolučných umeleckých filmov Martin Šulík. V jedinej 

scéne hraného diela Krajinka z roku 2000, ponúkajúcom tragikomické príbehy zo 

 

 

 
78  Chodník cez Dunaj. In: Slovenská filmová databáza. [online]. [cit. 24. 2. 2021]. Dostupné na internete: 

http://www.skcinema.sk/arl-sfu/sk/detail-sfu_un_cat.0-000070-Chodnik-cez-Dunaj-hrany-film/. 
79 V tomto Jakubiskovom filme sa stretávame s ústrednou dvojicou, ktorých vzťah sa dá zo slovenskej 

perspektívy interpretovať aj ako alúzia asymetrických česko-slovenských vzťahov. Kým Pepe 

reprezentuje stvárňuje archetyp prefíkaného a extrovertného českého komedianta, Slovák Prengel je 

utiahnutejším, triezvejším a pokornejším hrdinom. 

http://www.skcinema.sk/arl-sfu/sk/detail-sfu_un_cat.0-000070-Chodnik-cez-Dunaj-hrany-film/


 94 

 

slovenskej histórie 20. storočia, sledujeme auto s ampliónom, ktoré vyvoláva smerom 

k židovským príbytkom, aké veci si môžu vziať po svojom vyhostení z domova.  

Začiatkom tohto tisícročia sa téme holokaustu venoval v niekoľkých 

pozoruhodných snímkach dokumentarista slovenský Dušan Hudec. V dvojdielnom 

dokumente Poslovia nádeje v roku 2000 zachytáva výpovede niekoľkých slovenských 

Židov, ktorí prežili koncentračný tábor Osvienčim. V roku 2001 natočil dokument Svedok 

o Alexandrovi Breuerovi, ktorý po rokoch prináša svedectvo a spomienky na čas strávený 

v Pohotovostnom oddieli Hlinkovej gardy. Najväčšiu mediálnu pozornosť vyvolal 

Hudecov dokumentárny film Miluj blížneho svojho o pogrome na topoľčianskych Židov 

v septembri 1945. Štyri dní pred jeho plánovanou televíznou premiérou v máji 2004 vydal 

ústredný riaditeľ verejnoprávnej Slovenskej televízie Richard Rybníček zákaz dokument 

odvysielať a žiadal, aby režisér vystrihol zo snímky antisemitské a protirómske názory 

jedného zo žijúcich svedkov topoľčianskeho pogromu. Podľa režiséra bolo dôvodom 

cenzúry aj zobrazenie nábožensky motivovaného násilia80. Po kritike slovenských 

i zahraničných médií na tento zákaz a po proteste Ústredného zväzu židovských 

náboženských obcí v SR Rybníček zmenil svoje pôvodné rozhodnutie a film zaradil do 

vysielania s týždňovým sklzom 24. 5. 2004. V následnej televíznej diskusii označil 

politik Ján Čarnogurský film za protikatolícky a zdôvodňoval to viacerými prestrihmi, 

keď v rámci výpovede o tragédii boli zaradené zábery katolíckych kostolov, krížov apod. 

Historik Ivan Kamenec mu oponoval poukázaním na vysokú angažovanosť a početné 

zastúpenie katolíckych kňazov v štátnom aparáte vojnovej Slovenskej republiky. 

Odvysielanie filmu Miluj blížneho svojho zaznamenalo mimoriadny záujem divákov  

a vynútilo si jeho reprízu dva dni po premiére (Franek, 2011).  

V tomto tisícročí oživil židovskú tému v slovenskej hranej tvorbe až film 

Nedodržaný sľub (2009) režiséra Jiřího Chlumského. Vznikol podľa skutočného príbehu 

slovenského Žida Martina Friedmanna, ktorý scenáristicky spracoval Jan Novák. Ide  

o prvý slovenský hraný film, ktorý mapuje históriu vojnovej Slovenskej republiky 

výlučne z pohľadu mladého židovského hrdinu. Venuje sa „malý dejinám“ rodiny 

Friedmannovcov z Bánoviec nad Bebravou, ktorých súčasťou boli židovské obrady 

 

 

 
80 Podľa Hudeca film reaguje na historický fakt, podľa ktorého sa dvakrát stalo, „že mnohí kresťania 

pomáhali pri vyháňali židov… Išlo mi o to pochopiť, prečo židia a kresťania, ktorí vyznávajú rovnaký 

princíp ,miluj blížneho svojho‘ podľa neho tak často nekonajú“ Zdroj: HOCHEL, J. Etická a morálna 

otázka. In: Film.sk, 2004, roč. 5, č. 7 – 8, s. 16 – 17 (Citované z Palúch, 2017, s. 51). 



 95 

 

i tradície. Zároveň je exkurziou do „veľkých dejín“ Slovenskej republiky, ktorých 

súčasťou je portrétovanie osudu bánovského farára Jozefa Tisa, ktorý sa stane 

prezidentom prvej Slovenskej republiky. Práve scény s Tisom patria medzi ojedinelé 

scény, ktorý nie sú bezprostredne späté s príbehom Martina Friedmanna (fyzicky sa obaja 

stretnú iba raz), politika vojnovej Slovenskej republiky však výrazne ovplyvní jeho osud, 

podobne ako aj osudy jeho rodiny a celej židovskej komunity. Vo filme navštívime 

s hrdinom zberný židovský tábor Seredi, kam talentovaný futbalista Martin nastúpi 

dobrovoľne, ale aj do pľúcne sanatórium či kláštor. Napokon sa dospievajúci hrdina pridá 

k partizánskemu oddielu vedenému sovietskym veliteľom. Kým židovská komunita je vo 

filme vykreslená ako sympatická a súdržná, nežidovskí hrdinovia (predovšetkým 

Slováci) sú portrétovaní zväčša v negatívnom svetle, často ako hrubí antisemiti. Jedným 

z mála nežidovských kladných hrdinov filmu je postava predstaveného kláštora, ktorý 

ukrýva a bráni židovských mentálne postihnutých chovancov pred antisemitskými útokmi 

dedinčanov. Negatívnymi hrdinami filmu nie sú len Jozef Tiso a prívrženci ľudáckej 

vlády prvej Slovenskej republiky. Film otvára aj tabuizovanú tému akou je otvorený 

antisemitizmus mnohých sovietskych i slovenských partizánov. Koprodukčný film 

Slovenska, Českej republiky a USA je asi najotvorenejšou hranou štúdiou antisemitizmu 

na Slovensku a za svoju nekompromisnosť vďačí aj zainteresovanosti zahraničných 

tvorcov – jeho režisér i scenárista pochádzajú z Čiech. Hoci skladá hold predovšetkým 

predstaviteľom židovskej komunity (podobne ako Obchod na korze), je poučným 

mementom pre celú slovenskú spoločnosť.  

Tematikou holokaustu a antisemitizmu sa zaoberá aj film režiséra Martina Šulíka 

Tlmočník z roku 2018. Koprodukčná slovensko-česko-rakúska snímka, ktorá vznikla 

podľa scenára Mareka Leščáka a Martina Šulíka, reflektuje masové vyhladzovanie židov 

na Slovensku formou spomienok a konfrontácie potomkov páchateľov i obetí s vyše 

sedemdesiatročným odstupom. Hrdinami Tlmočníka sú asketický slovenský tlmočník 

židovského pôvodu Ali Ungár a rakúsky bonviván Georg – syn nacistického úradníka, 

ktorý dal zavraždiť Aliho rodičov. Vďaka spoločnej púti po Slovensku, kde starší 

hrdinovia hľadajú svedkov krutých udalostí, majú títo potomkovia niekdajších 

nepriateľov možnosť spoznať jeden druhého a získať si vzájomný rešpekt a pochopenie. 

Melodramatický film Tlmočník, využívajúci prvky žánru roadmovie, je evidentne 

ovplyvnený oceňovanou snímkou Ida poľského režiséra Pawła Pawlikovského z roku 

2013. Aj v Šulíkovom filme je putovanie dvoch antagonistických postáv nielen ich 

osobnou terapiou, no zároveň snahou odkryť aj celospoločenské dôsledky antisemitizmu 



 96 

 

a štátom organizovaného násilia. Hoci aktérmi hranej snímky sú fiktívne postavy, film je 

inšpirovaný represáliami nemeckých (i rakúskych) fašistov na strednom Slovensku po 

potlačení Slovenského národného povstania na prelome jesene a zimy roku 1944. 

Režisér Martin Šulík sa vyjadril, že príbeh o priateľstve dvoch starších mužov 

natočil, aby predovšetkým mladým divákom pripomenul krutosti druhej svetovej vojny. 

Motivovala ho k tomu zvýšená aktivita neonacistických skupín v strednej Európe 

v posledných rokoch (Roháčková, 2018). Vo filme Tlmočník sa sprítomňovanie hrôz 

druhej svetovej vojny realizuje aj ich analógiou k aktuálnej imperiálnej agresii Ruska na 

území súčasnej Ukrajiny.  

V súvislosti s filmovými dielami s tematikou antisemitizmu, ktoré vznikli 

v posledných dekádach podľa reálnych udalostí, je potrebné ešte zmieniť filmovú trilógiu 

slovenského režiséra Mateja Mináča venovanú výnimočnému činu „britského 

Schindlera“ Nicholasa Wintona, ktorému sa v roku 1939 podarilo evakuovať 669 

židovských detí z Čiech a Slovenska do Británie. Túto trilógiu tvorí český hraný film (s 

minoritnou slovenskou a poľskou účasťou) scenáristu Jiřího Hubača Všichni moji blízcí 

(1999), medzinárodne oceňovaný česko-slovenský dokumentárny film Nicholas G. 

Winton – Sila ľudskosti (2002) a dokudráma Nickyho rodina (2011).  

 

4.7 Útek z osvienčimského pekla. Analýza filmu Správa 

 

Aj ostatný slovenský film s témou holokaustu nakrútený v tomto tisícročí vychádza 

z reálnych udalostí. Slovensko-česko-nemecký film Správa režiséra Petra Bebjaka vznikol 

v roku 2020. Snímka bola nakrútená podľa autobiografickej knihy Alfréda Wetzlera Čo 

Dante nevidel opisujúcej úspešný útek dvoch mladých slovenských Židov z koncentračného 

tábora Osvienčim-Brzezinka (tiež Auschwitz-Birkenau) v apríli roku 1944. Alfréd Wetzler 

a jeho spoločník Rudolf Vrba sa následne stali autormi 32-stranovej správy o genocíde 

v koncentračnom tábore, ktorou chceli vyvinúť medzinárodný tlak na zastavenie deportácií. 

V úvodných titulkoch česko-slovensko-holandského filmu Colette, ktorý je Wetzlerovi 

a Vrbovi venovaný, je ich správa označená za jeden z najdôležitejších dokumentov 20. 

storočia. 

Román Čo Dante nevidel vyšiel prvýkrát v roku 1964 pod menom Jozef Lánik, čo 

bolo Wetzlerovo krycie meno po úteku z Osvienčimu. Román nám približuje dvojročný 

autorov pobyt v koncentračnom tábore cez postavu slovenského Žida Karola. Začína sa už 

v apríli 1942, kedy je mladý hrdina Karol deportovaný do pracovného tábora. Následne sa 



 97 

 

v próze zoznamujeme s mnohonárodnostnou komunitou väzňov, spoznávame denný 

pracovný režim zajatcov, krutosť a zverstvá dozorcov i následnú prípravu a realizáciu úteku 

Karola a Valéra z Osvienčimu s pomocou ďalších spoluväzňov. Román nám sugestívne 

sprostredkúva aj subjektívne pocity ústredného hrdinu počas pobytu v zajatí a aj dôvody, 

ktoré ho prinútili k mimoriadne riskantnému pokusu o útek. Podľa Zuzany Vargovej (2011, 

s. 73  ̶ 74) autor pred nami otvára jedinečný svet vyhrotenej nenávisti, kamenisté cesty nielen 

svojich protagonistov Karola a Valéra, ale aj ďalších. „Otvára stredoeurópske dejiny ako 

cintorín tisícok vyhasnutých očí, hromady ľudských tiel, ktoré sa museli vzdať svojich kufrov, 

batôžtekov, balíčkov, a to „pozdĺž cesty“, ktorá symbolicky vyjadruje odchod starého sveta, 

jeho istota príchodu nového, neistého, zahaleného rúškom tajomstva“ (tamže). Popredný 

slovenský literárny kritik Alexander Matuška označil knihu Čo Dante nevidel za najlepší 

slovenský román vo svojom žánri (Matuška, In Wetzler, 2009, s. 257). 

Filmová Správa podľa scenára Jozefa Paštéku, Tomáša Bombíka a Petra Bebjaka sa 

začína odvíjať v momente realizácie úteku v apríli 1944, ktorý nám Wetzlerov román 

odhaľuje až vo svojej druhej polovici. V prvej polovici filmu sledujeme dvoch mladých 

hrdinov ukrývajúcich sa niekoľko dní pod drevenými doskami a čakajúcich na moment, 

kedy z nich uniknú. Pomocou vizuálnych spomienok hlavného hrdinu, pisára baraku, na 

udalosti v tábore pred útekom, sa dozvedáme, že má meno Alfréd Wetzler. Film Správa 

kladie zároveň dôraz na priblíženie subjektívneho prežívania situácií ústredným hrdinom 

počas úteku. Nájdeme v ňom istú spriaznenosť s klasickým dielom československej novej 

vlny režiséra Jána Němca Démanty noci (1964) o úteku dvojice mladíkov z transportu smrti. 

Ešte výraznejšie však film Správa odkazuje na maďarský film režiséra Lászlóa Nemesa 

Saulov syn. Koprodukčná snímka režiséra Petra Bebjaka sa podobne ako Nemesov film 

usiluje o vykreslenie autentickej atmosféry, čomu napomáha aj časté snímanie hlavného 

hrdinu i jeho spoluväzňov ručnou kamerou z bezprostrednej blízkosti. Skľučujúcu 

atmosféru vyvoláva farebné ladenie diela do mrazivých odtieňov bielej a šedej 

i pochmúrnych odtieňov hnedej farby. Autenticitu snímky podporuje aj medzinárodné 

herecké obsadenie. V úlohách utečencov sa objavia slovenskí herci Noel Czuczor a Peter 

Ondrejička, predstaviteľa medzinárodného Červeného kríža Warenna stvárnil Škót John 

Hannah, v ďalších úlohách sa objavia nemeckí, poľskí i českí herci. Film podľa scenára 

Jozefa Paštéku, Tomáša Bombíka a Petra Bebjaka kladie zároveň dôraz na priblíženie 

subjektívnej skúsenosti ústredných hrdinov. Tvorcovia filmu Správa neskrývajú snahu 



 98 

 

osloviť predovšetkým mladé publikum a tomuto cieľu podriaďujú dynamiku rozprávania 

i vizuálnu stránku filmu.81  

Napriek tomu, že kostrou filmovej adaptácie je najdramatickejší moment románu Čo 

Dante nevidel – útek z koncentračného tábora, vo filme Správa sa práve táto ťažisková pasáž 

javí ako nedostatočne vymotivovaná. V románe bol riskantný útek dvoch hrdinov 

dôsledkom množstva neuveriteľnej krutosti, s ktorou sa stretli vo väzenskom pekle a o kto-

rom následne chceli podať svedectvo celému civilizovanému svetu. Dielo Alfréda Wetzlera 

nás od prvých strán dôverne oboznamuje s postojom i motiváciami ústredného hrdinu i jeho 

spoluväzňov, ktorí sú dlhodobo konfrontovaní s ťažko pochopiteľným násilím v pro-

stredí väzenského pekla. Vo filme Správa je minulosť hrdinu Alfréda vykreslená iba 

skratkovito cez pár flashbackov z počiatkov jeho pobytu v Osvienčime. Bebjakov film nám 

neponúka priestor pre výraznejšie vykreslenie vzťahov medzi spoluväzňami, tých vnímame 

ako kolektívneho hrdinu, ktorý čelí trestu nemeckých väzniteľov za útek Wetzlera a Vrbu 

z tábora. Domáci kritici, predovšetkým znalí literárnej predlohy, mali z filmovej adaptácie 

rozpačitý pocit. Eva Čobejová píše o tom, že ide o ďalší film o ukrutnostiach koncentráku, 

hoci od neho čakala viac: „Pritom sme čakali najmä film o odvážnom úteku, ktorého cieľom 

bolo zachrániť ďalších ľudí pred transportom. A o tom, ako dvaja ľudia podstúpili veľké 

riziko aj utrpenie, aby priniesli svedectvo, ale stretli sa skôr so súcitom ako s odhodlaním 

konať. Dokonca zistili, že pre mnohých bolo pohodlnejšie nepoznať celú pravdu“ (Čobejová, 

2021).  

Kým vo filme Saulov syn necháva László Nemes zobrazenie desivých činov v tábore 

smrti často na predstavivosť diváka, Peter Bebjak sa v Správe nevyhýba frekventovanému 

zobrazeniu explicitného násilia. Často sa vo filme stretávame s výjavmi, ktoré sú nám známe 

z iných lágrových filmov (napr. vraždy a týranie väzňov zoradených pred bezcitnými 

strážcami tábora, ponižujúca vstupná prehliadka nahých väzňov, hromady nahých 

vychudnutých mŕtvol atď.). Je evidentné, že týmito krutými scénami chceli tvorcovia 

podporiť opodstatnenosť a výnimočnosť úteku i správy Wetzlera a Vrbu, napriek tomu má 

divák istý problém stotožniť sa s týmito filmovými hrdinami, keďže je v nich nevýrazne 

 

 

 
81  Jeden z producentov filmu Ondřej Zima sa o filme vyjadril takto: „Přestože bylo filmů na téma 

holocaustu natočeno již mnoho, nebude jich nikdy dost. Při jejich tvorbě je dnes potřeba cílit především 

na mladého diváka, čemuž je nutné přizpůsobit filmové vyprávění i vizuální prostředky.“ Zpráva. In: 

ceskatelevize.cz. [online]. [cit. 24. 2. 2021].  Dostupné na internete: https://www.ceskatelevize.cz/ 

porady/11343211214-zprava/21851212031/.  

 

https://www.ceskatelevize.cz/%20porady/11343211214-zprava/21851212031/
https://www.ceskatelevize.cz/%20porady/11343211214-zprava/21851212031/


 99 

 

a málo originálne exponovaná ich osobná skúsenosť, ktorú zažili pred útekom 

z koncentračného tábora. Alfréda Wetzlera nám film predstavuje ako symbolickú obeť už 

v prvom zábere, kde je v snovej scéne obesený na bráne koncentračného tábora. Priblížiť 

jeho ľudský postoj i posolstvo, ktoré nájdeme v románe Čo Dante nevidel, sa filmu až tak 

presvedčivo nepodarilo.  

Filmová adaptácia románu Alfréda Wetzlera sa dostala k divákom z mnohých krajín. 

Koprodukčné dielo malo premiéru v USA 27. januára 2021 pod názvom The Auschwitz 

Report, v slovenských kinách bol kvôli pandémii koronavírusu uvedený až 23. 9. 2021. 

Okrem Čiech a Slovenska bol uvedený napríklad aj vo Veľkej Británii, Francúzsku, 

Nemecku či v Japonsku. Tvorcovia filmu Správa neskrývali už pred premiérou snahu 

osloviť predovšetkým mladé publikum a tomuto cieľu podriadili dynamiku rozprávania 

i vizuálnu stránku filmu. Bebjakov film mal ambície nadviazať na globálny úspech 

(česko)slovenských protivojnových a humanistických filmov postavených na silných 

príbehoch a sugestívnom spracovaní, akými boli diela Boxer a smrť či Obchod na korze. 

Ústredné posolstvo filmu je evidentné a zrozumiteľné pre ľudí z rôznych kútov 

sveta. Počas záverečných titulkov filmu Správa začujeme sériu nenávistných prejavov 

viacerých súčasných svetových politikov nielen voči Židom, ale aj voči Rómom, migrantom 

či homosexuálom. Ide o jasne čitateľný odkaz tvorcov, že naša súčasnosť nie je až tak 

vzdialená a odlišná od obdobia, ktoré opísal vo svojom románe Čo Dante nevidel Alfréd 

Wetzler.  

Slovenský film Správa stojí formálne i ideovo niekde na pomedzí antimelo-

dramatickej poetiky maďarského filmu Saulov syn, na druhej strane čerpá aj z konvenčných 

lágrových filmov (Colette a Majster). Po formálnej stránke býva často prirovnávaný 

k maďarskému filmu Láslóa Nemesa kvôli ponurému vizuálu i dynamickému zachyteniu 

úteku dvoch židovských väzňov z osvienčimského tábora. Film Správa však nemá hĺbku, 

sugestívnosť i radikálnosť Nemesovho filmu. S poľským filmom Majster (2020) ho spája 

konvenčnejší pohľad na každodenný život v koncentračnom tábore i snaha zasiahnuť diváka 

zobrazením explicitného násilia. Po dramaturgickej stránke je Správa najmenej zvládnutým 

filmom zo spomínanej trojice, chýba mu výraznejšie vnútorné napätie i čitateľnejšia 

motivácia hlavných hrdinov. Hoci hrdinovia Správy pobyt v koncentračnom tábore prežijú, 

na rozdiel od Majstra sa jej záver sa nedá interpretovať ako jasný happyend. Film je poctou 

obetiam druhej svetovej vojny i reálnym hrdinom Wetzlerovi a Vrbovi, no zároveň ponúka 

divákom evidentný odkaz, že doba násilia a nenávisti sa neskončila.  

 



 100 

 

5 OBRAZ ALEXANDRA DUBČEKA V ČESKEJ A SLOVENSKEJ 

AUDIOVIZUÁLNEJ KULTÚRE 

 

5.1. Obraz Alexandra Dubčeka ako bojovníka proti kolonializmu a iniciátora 

demokratizačných reforiem 

 

Národné mýty sú frekventovane spájané aj s výraznými reprezentantmi národných dejín, 

politiky či kultúry. Národným hrdinom sú pripisované hrdinské skutky súvisiace 

s konštituovaním, pozdvihnutím či prežitím národa. V 20. storočí patril medzi 

najvýznamnejšie osobnosti slovenskej politiky i spoločenského života Alexander 

Dubček. Muž, ktorý bol v rokoch 1968 a 1969 lídrom Komunistickej strany 

Československa, je frekventovane považovaný za jedného z globálne najznámejších 

Slovákov 20. storočia. Alexander Dubček sa dostal do významnejšej pozornosti tlače, 

filmu a televízie počiatkom roku 1968, po svojom zvolení do funkcie 1. tajomníka 

Ústredného výboru Komunistickej strany Československa (ÚV KSČ). Následne sa stal 

ústrednou tvárou Pražskej jari – obrodného spoločenského procesu, ktorý prerušila 

okupácia vojsk Varšavskej zmluvy v auguste 1968 a následná normalizácia82. Po svojej 

abdikácii z funkcie v roku 1969 začal byť terčom politickej perzekúcie a do opätovnej 

pozornosti médií u nás i vo východnom bloku sa dostal až v roku 1989, keď sa stal 

predsedom československého Federálneho zhromaždenia. Zomrel v roku 1992, no 

dodnes patrí medzi populárne historické postavy, ktoré sú v priazni mediálneho záujmu. 

Vo verejnej diváckej televíznej ankete RTVS Najväčší Slovák z roku 2019 sa Dubček 

umiestnil na 6. mieste, v rámci osobností politicky aktívnych po roku 1945 ho predbehol 

len katolícky kňaz, spisovateľ a filantrop Anton Srholec.83  

Globálne najznámejší mýtus spojený s Alexandrom Dubčekom je jeho 

prezentácia ako bojovníka voči sovietskemu (resp. ruskému) imperializmu  

 

 

 
82 Pojmom „normalizácia“ sa v dejinách Československa označuje zvyčajne obdobie po okupácii 

Československa v auguste 1968 do Nežnej revolúcie v novembri 1989. Ide o zvrat demokratizačných 

procesov Pražskej jari a návrat k represívnemu komunistickému systému. Výraz „normalizácia“ podľa 

Macháčka (2017, s. 406) zrejme prvýkrát použil Alexander Dubček tesne po návrate z podpisu 

Moskovských protokolov na pražskom letisku. Pod týmto pojmom si Dubček predstavoval návrat 

k bežnej „každodennej práci“ a upokojenie pomerov. Gustáv Husák dával prednosť termínu 

„konsolidácia“ (tamže). 
83    Finálne poradie v spomínanej ankete bolo nasledovné: 1. Milan Rastislav Štefánik (48 968 hlasov), 2. 

Ľudovít Štúr (18 596 hlasov), 3. Anton Srholec (10 935 hlasov), 4. Andrej Hlinka (6 996 hlasov), 5. 

Cyril a Metod (4 888 hlasov) 6. Alexander Dubček (4 575 hlasov) a 7. Gustáv Husák (4 236 hlasov). 



 101 

 

a kolonializmu pod rúškom komunistickej ideológie. V rámci dejín povojnovej strednej 

a východnej Európy sa zaradil do úzkeho kruhu popredných predstaviteľov krajín, ktorí 

sa odhodlali vzdorovať stalinistickému diktátu Moskvy – napríklad k juhoslovanskému 

prezidentovi Josipovi Brozovi Titovi či popravenému maďarskému premiérovi Imre 

Nagyovi.  

Dubčekov príbeh sa dostal do pozornosti globálnej verejnosti aj vďaka tomu, že 

sa odohral na sklonku 60. rokov minulého storočia – v období studenej vojny a celo-

svetových antimilitaristických, antirasistických, emancipačných a demokratizačných 

protestov a zároveň v období masového rozvoja audiovizuálnych médií, predovšetkým 

televízie. Samotná Pražská jar bola z pohľadu západnej Európy a severnej Ameriky 

vnímaná ako túžba obyvateľov Československa po demokracii, emancipácii a priblížení 

sa západnému svetu. Presne v deň prijatia reformného akčného plánu KSČ, 5. apríla 1968 

sa Dubčekov portrét dostal na titulnú stranu populárneho amerického týždenníka Time. 

Vo vnútri tohto čísla sa uvádza, že „Dubček viac než ktokoľvek iný v Československu 

plánoval a presadzoval rozsiahle zmeny, ktoré sľubujú zmeniť náladu a kvalitu 

československého života a možno aj povahu komunizmu vo zvyšku východnej Európy.“84 

Dubčekov životný príbeh je v mnohých literárnych a filmových dielach 

interpretovaný ako alegória boja dobra zo zlom. Predovšetkým jeho nezhody s Leonidom 

Iľjičom Brežnevom v lete roku 1968 a jeho únos do Moskvy, kde bol nútený podpísať 

Moskovské protokoly, sa frekventovane vykladajú ako alúzia na boj biblického Dávida 

s Goliášom (resp. sv. Juraja s drakom). Dubček, ktorý bol ešte začiatkom roku 1968 

lojálny moskovskému vedeniu komunistickej strany, sa od jari roku 1968 pokúšal 

s podporou vedenia ÚV KSČ i vlády Oldřicha Černíka vymaniť z konzervatívneho 

politického vplyvu Moskvy. V priamej konfrontácii s Brežnevom však ostal po okupácii 

Československa a podpise Moskovských protokolov v auguste 1968 porazený. V apríli 

1969 bol vo funkcii 1. tajomníka ÚV KSČ nahradený Gustávom Husákom, v roku 1970 

bol vylúčený z KSČ a stal sa mechanizátorom v podniku Západoslovenské štátne lesy  

v Krasňanoch.  

Dubček je frekventovane považovaný za inšpirátora reforiem, ktoré v Sovietskom 

zväze realizoval v druhej polovici 80. rokov 20. storočia generálny tajomník ÚV KSSZ 

 

 

 
84 Zdroj: Czechoslovakia: Into Unexplored Terrain. In: Time, 5. 4. 1968. Dostupné na internete: 

https://content.time.com/time/subscriber/article/0,33009,900048,00.html. 



 102 

 

Michail Gorbačov85 a ktoré viedli k pádu komunistického režimu v strednej a východnej 

Európe. Z rovnakých dôvodov je (hlavne medzi reformnými komunistami a socialistami) 

vnímaný ako jeden z iniciátorov Nežnej revolúcie v novembri 1989. Obraz Dubčeka ako 

človeka revolučných zmien podporuje fakt, že sa skutočne nachádzal 17. novembra 1989 

v Prahe. Hoci jeho účasť na najznámejšej protikomunistickej demonštrácii na pražskom 

Albertove bola skôr vecou náhody86, Dubčeka v tento deň preventívne na niekoľko hodín 

zadržala polícia. V nasledujúcich dňoch vystúpil aj na protivládnych manifestáciách 

v Bratislave (23. novembra) a v Prahe (24. novembra).  

Významným mýtotvorným motívom inšpirovaným Dubčekovým životným 

príbehom je jeho politické zmŕtvychvstanie v roku 1989. Po Nežnej revolúcii si opäť 

získal priazeň občanov, významnej časti politickej scény i médií (predovšetkým na 

Slovensku), vrátil sa do funkcie predsedu Federálneho zhromaždenia, ktorú zastával 

v roku 1969. Tento moment nám oživuje resurekčný mýtus – jeden z najstarších 

kultúrotvorných naratívov. V našej kultúre ho poznáme hlavne v podobe biblického 

motívu zmŕtvychvstania Ježiša Krista, no objavuje sa už v skorších kultúrach, napríklad 

v starovekej Mezopotámii.87 V súvislosti s Dubčekom je však resurekčný mýtus 

spochybňovaný z viacerých dôvodov: Dubček sa po roku 1989 vrátil do vrcholnej 

československej politiky, nedostal sa však na vytúžený post prezidenta Československa, 

ktorý zaujal v decembri 1989 Václav Havel. Dubčekov ponovembrový vplyv na 

smerovanie politiky v Československu už nebol taký výrazný ako v roku 1968. 

V decembri sa stal predsedom Federálneho zhromaždenia ako nestraník s podporou 

hnutia Verejnosť proti násiliu (VPN), ktoré bolo na Slovensku iniciátorom 

demokratizačných zmien v novembri 1989. V roku 1990 sa stal poslancom Snemovne 

 

 

 
85  Ruský nositeľ Nobelovej ceny mieru Andrej Sacharov uviedol, že Dubčekov boj za slobodu bol 

prológom nekrvavých revolúcií vo východnej Európe a v samotnom Česko-Slovensku (Banáš, 2009, 

zadná strana obálky).  
86    Dubček prišiel 17. 11. 1989 do Prahy na stretnutie s členom vedenia Komunistickej strany Talianska 

a poslancom Európskeho parlamentu Luigim Collaianim, ktorý mu oznámil Dubčekovu nomináciu na 

cenu Andreja Sacharova. Počas návštevy mu navrhol signatár Charty 77 Jan Urban, aby sa zúčastnil 

manifestácie mládeže na Albertove (Banáš, 2009, s. 319). 
87  V Babylone 2000 rokov p. n. l. existovala tradícia pripomínania si smrti a zmŕtvychvstania boha 

Marduka a jeho ženy Sarpaminit v rámci niekoľkodňovej oslavy Nového roku a príchodu jari. Ich smrť 

sa inscenovala prostredníctvom drevených sôch, ktoré boli rozsekané a spálené, pozostatky odvezené 

na vozoch a lodiach do chrámu Akitu. V chráme symbolicky zviedli boj so silami temna, zvíťazili nad 

smrťou a vrátili sa späť v podobe sôch bohov, ktoré na vozoch smerovali do Babylonu Ištarinou bránou 

(Andrews, 2012). V starovekom Egypte existoval populárny mýtus o zmŕtvychvstaní boha Usira 

(grécky Osirisa). 

 



 103 

 

národov ako kandidát VPN, v roku 1991 sa s týmto hnutím rozišiel, keď sa hnutie 

rozštiepilo a vzniklo Hnutie za demokratické Slovensko Vladimíra Mečiara. Dubček 

nevstúpil do žiadnej z týchto strán, predpokladal, že ako nezávislá osobnosť bude mať 

väčší vplyv vo funkcii predsedu Federálneho zhromaždenia. Na Slovensku v tomto 

období už prebiehal proces transformácie reformných komunistov na sociálnych 

demokratov. V marci 1992 sa Alexander Dubček stal predsedom Sociálnodemokratickej 

strany Slovenska (SDSS), no tá v júnových voľbách do Slovenskej národnej rady získala 

iba 4-percentnú podporu voličov a nedostala sa do slovenského parlamentu. 

V paralelných voľbách do Snemovne národov Federálneho zhromaždenia získala SDSS 

6,09 % hlasov a obsadila iba 6 mandátov. Dominantnou politickou stranou na Slovensku 

sa po voľbách v roku 1992 stalo Hnutie za demokratické Slovensko Vladimíra Mečiara, 

ktorý sa zaslúžil (spolu s Václavom Klausom) o rozdelenie Československa a po roku 

1993 aj o nedemokratické smerovanie Slovenska. Dubček bol aj v roku 1992 dôsledným 

zástancom federatívneho riešenia česko-slovenských vzťahov, no jeho politický vplyv 

bol v porovnaní s Mečiarovým zanedbateľný. Je prekvapivé, že práve Dubček stál pri 

zrode Mečiarovej politickej kariéry. V januári 1990 predsedovi vlády SR Milanovi Čičovi 

navrhol Mečiara, v tej dobe neznámeho právnika zo Skloobalu Nemšová, na funkciu 

ministra vnútra a životného prostredia (Benedikovičová, 2015).  

 

5.2. Dubček ako obranca slovenských národných záujmov 

 

V slovenskom kultúrno-politickom kontexte je dodnes živý a minimálne rovnako 

relevantný iný mýtus spojený s Alexandrom Dubčekom. Ten ho vníma ako obhajcu 

slovenských záujmov v centralizovanom Československu riadenom dominantne českými 

politikmi. Interpretuje život Alexandra Dubčeka ako príbeh málo známeho Slováka, ktorý 

sa stal vedúcim predstaviteľom Československa a z tejto funkcie sa usiloval 

o pozdvihnutie Slovenska. Takýto výklad je analógiou populárnej rozprávky  

o Popolvárovi – outsiderovi a zápecníkovi, ktorý sa vydá do sveta a stane sa kráľom. 

Český historik Pavel Kosatík vo svojej publikácii Slovenské století uvádza, že 

o Dubčekovi v päťdesiatych rokoch vieme podstatne menej než sme vedeli o iných jeho 

spolustraníkoch Rudolfovi Strechajovi, Pavlovi Davidovi či Viliamovi Širokom (Kosatík, 

2021, s. 302). Dubčekova politická kariéra už počas pôsobenia v Komunistickej strane 

Slovenska bola pritom mimoriadne úspešná a prekvapujúco dynamická. Po skončení  

2. svetovej vojny sa Dubček zamestnal v trenčianskej droždiarni ako údržbár a operátor 

https://sk.wikipedia.org/wiki/Milan_%C4%8Ci%C4%8D


 104 

 

destilačného systému. V roku 1949 sa stal organizačným tajomníkom OV KSS, v roku 

1950 sa stal 1. tajomníkom OV KSS v Trenčíne a od októbra 1951 začal pracovať v ÚV 

KSS v Bratislave. V januári 1953 sa stal vedúcim tajomníkom Krajského výboru KSS  

v Banskej Bystrici. O dva roky neskôr, koncom augusta 1955, odišiel do Moskvy 

študovať na Vysokú školu politickú pri Ústrednom výbore Komunistickej strany 

Sovietskeho zväzu (ÚV KSSZ). Po návrate na Slovensko nastúpil v septembri 1958 do 

funkcie vedúceho tajomníka Krajského výboru KSS v Bratislave a v roku 1960 ho 

preložili do Prahy za tajomníka ÚV KSČ pre priemysel. Dubčekova politická kariéra sa 

rozbiehala v období upevňovania komunistického režimu v Československu, v časoch 

perzekúcií ideologických oponentov režimu a vykonštruovaných politických procesov. 

Z tohto vyplýva, že musel byť oddaným a bezproblémovým služobníkom stalinistického 

vedenia krajiny. Vo svojej autobiografii sa Dubček obhajuje, že ako trenčiansky stranícky 

tajomník sa na politických čistkách nepodieľal, vedel však o politických procesoch so 

svojimi staršími kolegami (Clementis, Novomeský, Husák, Okáli, Holdoš, Horváth a i.) 

obvinenými z tzv. „buržoázneho nacionalizmu“. Tie vnímal ako vybavovanie si osobných 

účtov a varovanie pred podporou slovenských ašpirácií zo strany pražského vedenia KSČ 

(Dubček, 1993, s. 85). 

Podľa Kosatíka (2023, s. 302) bol Dubček ešte v roku 1960 lojálny prezidentovi 

a 1. tajomníkovi ÚV KSČ Antonínovi Novotnému, keď sa prijímala nová „socialistická“ 

ústava, ktorá viac ako doteraz okliešťovala kompetencie slovenských orgánov. Dubček 

sa vo svojich pamätiach zveruje, že Novotný sa mu z diaľky javil ako dosť praktický 

a otvorený, v Prahe však zistil, že nevyniká múdrosťou, je často arogantný, chýba mu 

ohľaduplnosť a tolerantnosť k iným názorom, nie je schopný chápať kľúčové politické 

a ekonomické problémy krajiny (Dubček, 1993, s. 91). Dubček nesúhlasil s degradáciou 

slovenských národných orgánov na základe novej ústavy, nesúhlasil ani s nedostatkom 

financií v rozpočte na rozvoj niektorých zaostalejších regiónov Slovenska (tamže, s. 92 – 

93). V roku 1962 bol (na Novotného príkaz) preložený naspäť na Slovensko do funkcie 

tajomníka ÚV KSS, v apríli roku 1963 bol zvolený za 1. tajomníka ÚV KSS.  

Pôsobenie vo funkcii najvýznamnejšieho predstaviteľa komunistickej strany na 

Slovensku (1963 – 1968) si v autobiografii Nádej zomiera posledná Dubček pripomína 

predovšetkým ako sériu konfliktov s Antonínom Novotným, ktorý na neho útočil 

minimálne od marca 1964 (tamže, 1993, s. 118). Väčšina dokumentárnych i prozaických 

prác o Dubčekovi spomína motív dlhoročnej nevraživosti Novotného a Dubčeka v 60. 

rokoch, hlavne slovenskí autori oceňujú Dubčekovo systematické úsilie o hospodárske 



 105 

 

pozdvihnutie Slovenska, ktoré však často narážalo na ignoranciu českej politickej 

reprezentácie Československa. Miroslav Londrák oceňuje, že Dubček od počiatkov vo 

funkcii 1. tajomníka ÚV KSS toleroval aj kritickejšie vyjadrenia k stavu slovenskej 

ekonomiky na straníckych fórach, hoci sám začal znižovanie investícií do slovenského 

spracovateľského priemyslu výraznejšie kritizovať až v polovici roku 1967 (Londrák, 

2004, s. 164 – 166). Len zriedka sa objaví výraznejšia výčitka voči jeho pôsobeniu na 

poste 1. tajomníka ÚV KSS. Milan Zemko spomína Dubčekov nevýrazný a nudný prejav 

na aktíve straníkov a zväzákov v roku 1964, ktorý vyvolal medzi kritickými 

vysokoškolákmi všeobecné sklamanie. Na druhej strane Zemko oceňuje zmenu 

Dubčekových politických postojov v roku 1968 (Zemko, 2004, s. 180). 

Aj na základe známeho a dlhodobého Dubčekovho sporu s Novotným, ktorý sa 

vyostril v roku 1967, a strate Novotného väčšinovej podpory v predsedníctve ÚV KSČ, 

sa Dubček 5. januára 1968 stal historicky prvým Slovákom na čele ÚV KSČ – v tomto 

období išlo o hierarchicky najvýznamnejší post v Československu, z hľadiska výkonu 

politickej moci relevantnejší než post predsedu vlády či prezidenta. Slováci sa už pred 

rokom 1968 viackrát dostali na post československého predsedu vlády – bol ním Milan 

Hodža (1935 – 1938), Viliam Široký (1953 – 1963) i Jozef Lenárt (1963 – 1968),88 ale 

žiaden z nich si nezískal takú popularitu i mediálnu pozornosť ako Dubček. Ten je 

niekedy považovaný aj za iniciátora československej federácie, keďže tá sa pripravovala 

v priebehu roku 1968 a realizovala 1. januára 1969, počas Dubčekovho vládnutia na čele 

KSČ. Je pravdou, že po zvýšení právomocí slovenských orgánov volal Dubček už 

v pamätnom kritickom prejave na pôde ÚV KSČ koncom októbra 1967. Faktom však je, 

že výraznejším iniciátorom federalizácie bola Slovenská národná rada, ktorá sa v polovici 

marca 1968 prihlásila k federálnemu štátoprávnemu usporiadaniu ČSSR. Za hlavných 

protagonistov federalizácie považuje český historik Jan Rychlík podpredsedov vlády 

Oldřicha Černíka, Petra Colotku a Gustáva Husáka (Rychlík, 2012, s. 477). Neskorší 

Dubčekov nástupca na čele KSČ a prvý slovenský prezident Československa Husák sa 

stal v máji roku 1968 predsedom odbornej komisie pre prípravu ústavného zákona 

o česko-slovenskej federácii. Podľa jeho životopisca Michala Macháčka je práve Husák 

duchovným i reálnym otcom česko-slovenskej federácie (Macháček, 2017, s. 378). 

 

 

 
88 V neskoršom období sa stal predsedom československej vlády i Slovák Marián Čalfa (1989 – 1992).  



 106 

 

Obraz Dubčeka ako obrancu slovenských národných záujmov je podporený aj 

ďalšími, hoci menej popularizovanými momentmi z jeho života. Sám Dubček 

v autobiografii Nádej zomiera posledná pripomína, že sa narodil v roku 1921 v Uhrovci 

v rodnom dome Ľudovíta Štúra. Hoci sa tak stalo len zhodou okolností, aj takáto udalosť 

je v časti slovenskej spoločnosti interpretovaná ako osudové znamenie, alegória 

osudového požehnania a predurčenia, alúzia na biblické Ježišovo zrodenie sa pod 

šťastnou hviezdou. Ľudovít Štúr v súčasnosti patrí u nás medzi najznámejších 

a najobľúbenejší Slovákov a o jeho pozitívnom prínose pre slovenskú kultúru i politiku 

sa v súčasnosti takmer nepolemizuje.89 Sám Dubček bol pod vplyvom rodičov 

propagátorom odkazu Ľudovíta Štúra, od polovice 60. rokov sa usiloval napraviť jeho 

problematické prijímanie marxistickou propagandou. Je známe, že Marx s Engelsom 

odsudzovali úlohu slovanských národov pri potlačení maďarskej revolúcie v roku 1848, 

považovali ich za kontrarevolučné a nepriateľské voči robotníckej triede pokroku. Keďže 

ani Štúr nepodporoval maďarskú revolúciu a dôležitejšie preň bolo zrovnoprávnenie 

slovenského národa, nazeralo sa naň ako na „maloburžoázneho nacionalistu“ (Dubček, 

1993, s. 118). Dubček však argumentuje, že slovenská revolúcia v rokoch 1848 – 1849 

sa nemôže porovnávať s aktivitami iných národov, ktoré pomohli Habsburgovcom 

potlačiť revolúciu v Maďarsku, najmä Rusov a Chorvátov. Maďari popierali samu 

existenciu Slovenska a Slováci nemali armádu. Dubček si kladie otázku, proti komu mali 

Slováci v roku 1848 revoltovať než proti svojím maďarským utláčateľom (tamže). Boj 

proti protislovenským postojom zo strany pražských centralistov a názor, že aj 

v socializme má opodstatnenie národná hrdosť, Dubček prezentoval aj v prejavoch na 

mnohých kultúrnych podujatiach – oslavách storočnice Matice slovenskej v auguste 

1963, oslavách 150. výročia narodenia Ľudovíta Štúra v Uhrovci v októbri 1965 či na 

oslavách 150. výročia narodenia J. M. Hurbana v Hlbokom v marci 1967.  

Významným biografickým momentom posilňujúcim Dubčekov obraz národného 

hrdinu je jeho aktívna účasť v Slovenskom národnom povstaní, kde bol zranený a prišiel 

v ňom o brata Júliusa. Dubčekova snaha o zlepšenie obrazu Slovenska v rámci 

Československa sa však prejavovala aj dogmatickými postojmi voči kritickej reflexii 

slovenskej histórie. Podľa publicistu Šimona Kadeřávka (2021), vystúpil Alexander 

Dubček (spolu s Gustávom Husákom) proti realizácii filmu Jána Kadára a Elmara Klosa 

 

 

 
89 Jedným z mála súčasných slovenských kritikov Ľudovíta Štúra je sociológ Juraj Buzalka, napr. 

v monografii Postsedliaci (2023). 



 107 

 

Obchod na korze (1965), ktorý tematizoval problematiku arizácie a malomestského 

antisemitizmu v období vojnovej Slovenskej republiky. Táto medzinárodne oceňovaná 

snímka bola napokon zrealizovaná českým štúdiom Barrandov, údajne vďaka súhlasu 

Dubčekovho rivala Antonína Novotného90.  

Aj v súčasnosti je na Slovensku Dubček vyzdvihovaný predovšetkým ako obranca 

národných záujmov, menej frekventovane je vyzdvihovaná jeho snaha o demokratizáciu 

spoločnosti. Pavel Kosatík vo svojej publikácii Slovenské století objasňuje českým 

čitateľom, že  demokratizácia verejného života nebola Dubčekovou prioritou 

a podporoval ju, kým slúžila jeho hlavnému cieľu, ktorým bolo zlepšenie postavenia 

Slovenska (Kosatík, 2021, s. 307). Jeho obraz ako bojovníka za slovenské záujmy vo 

svete plnom nepriateľov z cudzích krajín je preto v slovenskom politickom i umeleckom 

diskurze frekventovaný. V literatúre je takto štylizovaný napríklad v životopisnom 

románe Jozefa Banáša Zastavte Dubčeka! Banášova kniha má podtitul Príbeh človeka, 

ktorý prekážal mocným a dozvieme sa z nej, že medzi Dubčekových mocných 

neprajníkov nepatril iba Rus Brežnev, ale aj viacerí českí politici, predovšetkým Antonín 

Novotný, Miloš Jakeš, ale aj Václav Havel. Banášov román tiež podsúva čitateľom 

informáciu, že za Dubčekovou predčasnou smrťou môže byť aj nevydarená operácia 

v pražskej nemocnici na Homolke. 

Záujem o život a odkaz Alexandra Dubčeka udržiava v pozornosti verejnosti  

i jeho tragická, nevyjasnená smrť. Špekulácie o príčinách jeho automobilovej nehody  

1. septembra 1992 sa dodnes objavujú nielen v bulvárnej tlači, využívajú ich aj dva 

najznámejšie slovenské romány o Dubčekovom živote – Banášov Zastavte Dubčeka! 

a Juríkov Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie. Jozef Banáš v románe spája 

Dubčekovu smrť s jeho plánovanou účasťou na súdnom procese v Moskve. Svoju 

hypotézu o Dubčekovej smrti médiám objasňoval takto: „Piateho septembra mal ísť 

Dubček svedčiť do Moskvy ako svedok procesu o zákaze Komunistickej strany ZSSR, 

ktorý navrhol vtedajší prezident Jeľcin. S Dubčekom mal svedčiť aj niekdajší poľský 

premiér Piotr Jarosziewicz, ktorého spolu s manželkou Alicou Sloskou zavraždili dodnes 

neznámi páchatelia 1. septembra 1992 o jednej v noci v ich varšavskom byte. O osem 

 

 

 
90 Podľa Elmara Klosa ml. československý prezident Antonín Novotný svoj súhlas na realizáciu politicky 

kontroverzného scenára vnímal ako akt istej škodoradosti voči Slovákom a ich politickej reprezentácii. 

Podľa rozhovoru s Elmarom Klosom ml. na DVD Obchod na korze, 2002, Bontonfilm. 



 108 

 

hodín mal autohaváriu Dubček. Musela by to byť nezvyčajná náhoda. Ale je to len moja 

hypotéza“ (TASR, 2012).  

Ľuboš Jurík v epilógu svojho románu Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie 

tiež spomína vraždu Piotra Jaroszewicza v noci na 1. septembra 1992, aj vraždu 

afganského prezidenta Nadžibulláha koncom septembra 1992, ktorý mal v Moskve 

svedčiť o zločinnej činnosti KSSZ. Hoci Jurík pripomína, že tieto konšpiračné teórie sa 

nikdy nepotvrdili, uvádza aj iné názory (napr. ruskej bojovníčky za ľudské práva Galiny 

Starovojtovej), podľa ktorých za Dubčekovou smrťou mohla stáť ruská tajná služba KGB, 

resp. československá ŠtB. Iná hypotéza o Dubčekovej likvidácii je spojená aj 

s Vladimírom Mečiarom. Jeho moc mohol Dubček ohroziť z pozície budúceho prezidenta 

Slovenskej republiky, na ktorú ho už v roku 1992 navrhovali niektorí politici. V roku 

2015 sa objavili nepotvrdené podozrenia, že na Dubčeka v prednovembrových časoch 

donášal Vladimír Mečiar, ktorý mal kontakty s KGB (Benedikovičová, 2015). Špekulácie 

o Dubčekovej nehode neutíchajú ani vyše 30 rokov po jeho smrti, stále lákajú nové 

publiká a posilňujú jeho mýtus spravodlivého a dobrého človeka zvádzajúceho boj 

s rôznymi podobami zla. 

 Dubčekovský mýtus má isté paralely s jánošíkovským mýtom – 

predovšetkým v sprítomňovaní snahy nositeľa obetovať sa pre blaho komunity – národa, 

bojovať za spravodlivejšiu spoločnosť. Takéto mýty zrkadlia absenciu národnej 

kolektívnej odvahy i neschopnosť záujmových skupín v predmodernej kmeňovej 

spoločnosti konať v prospech spoločných (materiálnych i duchovných) záujmov  

a hodnôt. Podobne ako pri Jánošíkovskom mýte (pozri Timko, 2014, s. 133 – 147), aj 

Dubčekov životný príbeh je často interpretovaný ako príbeh ľudského a obetavého rebela 

(hoci na rozdiel od Jánošíka v postavení významného reprezentanta štátnej moci), 

vzdorujúceho cudzím nepriateľom za slobodu a blaho národa. Dubčekova predčasná smrť 

môže byť interpretovaná ako alúzia na mučenícku smrť Ježiša Krista (resp. Jánošíka) 

v mene pokoja a slobody iných.91 

 

  

 

 

 
91  Spisovateľ a publicista Ladislav Ťažký (2004, s. 22) sa pozastavuje nad tým, že mnoho významných 

slovenských osobností zomrelo tragickou a nevyjasnenou smrťou. Podobný názor nájdeme aj v epilógu 

knihy Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie (Jurík, 2015, s. 573). 

 



 109 

 

5.3. Mediálny obraz Alexandra Dubčeka v období Pražskej jari 

 

Predovšetkým pre českú verejnosť bol Dubček po nástupe do funkcie 1. tajomníka ÚV 

KSČ neznámou tvárou. „Dubček nepatřil k nejznámějším a nejfotografovanějším 

osobnostem,“ uvádza Jiří Vančura v knihe Naděje a zklamání a dodáva, že Dubčekova 

fotografia, ktorú zverejnili noviny 6. januára 1968, bola niekoľko rokov stará. Dubček na 

seba výraznejšie neupozornil a jeho osobné názory boli verejnosti neznáme (Vančura, 

1990, s. 21).  

Krátko po zvolení sa stal Dubček tvárou obdobia liberalizácie československej 

spoločnosti známeho pod názvom Pražská jar. Začiatkom apríla 1968 prezentoval Akčný 

program KSČ – 32-stranový dokument, jednomyseľne schválený a prijatý novým 

vedením ÚV KSČ. Reformný stranícky program kládol dôraz na občianske slobody, napr. 

slobodu prejavu, potvrdil právo na zhromažďovanie, vznik dobrovoľných organizácií, 

združení a spolkov. Vyjadril zámer strany zrušiť cenzúru, zaručiť občanom slobodu 

pobytu spojenú s vycestovaním do zahraničia atď. Akčný program sľuboval aj 

hospodársku spoluprácu so zahraničnými (i kapitalistickými podnikmi), otvorila sa  

i otázka drobného súkromného podnikania. Kým Československý rozhlas Akčný 

program nazval Československá cesta k socializmu, zahraniční komentátori ho nazvali 

Socializmus s ľudskou tvárou. Sám Dubček slogan Socializmus s ľudskou tvárou začal 

frekventovane používať ako označenie liberálnejšieho, humanistickejšieho 

a nezávislejšieho politicko-ekonomického smerovania Československa. Podľa Zdeňka 

Mlynářa, prvý, kto použil tento slogan Socializmus s ľudskou tvárou, bol český 

progresívny sociológ a filozof Radovan Richta, ktorý bol futurológom komunizmu a razil 

teóriu vedecko-technickej revolúcie (Mlynář, 1990, s. 151).  

Dubčekova tvár sa stala reprezentantom novej éry budovania socializmu 

v Československu aj vďaka tomu, že v tom čase to bol charizmatický, sympatický a často 

usmievajúci sa politik. Veľa jeho súčasníkov sa zhodne, že Dubček nebol dobrý rečník, 

zajakával sa, plietol si slová, nehovoril zďaleka tak oduševnene ako Gustáv Husák (pozri 

napr. Jurík, 2016, s. 571). Viac ako štátnickými prejavmi zaujal prirodzenosťou 

a schopnosťou bezprostrednej komunikácie s bežnými ľuďmi a médiami. Jedna  

z najikonickejších Dubčekových fotografií vznikla na verejnom kúpalisku v Santovke 16. 

júna. Fotograf ČTK Ľudovíť Fulle tam zachytil 47-ročného Dubčeka v momente skoku 

zo skokanského mostíka s rozpaženými rukami. Ikonická fotka vyšla na titulke 

populárneho časopisu Mladý svět a prevzalo ju mnoho zahraničných periodík. Na 



 110 

 

sovietsko-československom straníckom stretnutí v Čiernej na Tisou, ktoré sa začalo 29. 

júla 1968 a trvalo štyri dni, Brežnev Dubčekovi vyčítal (okrem zrušenia cenzúry) aj túto 

momentku, považoval ju za nehodnú vedúceho straníckeho predstaviteľa (Schniererová, 

2019).  

Šíreniu popularity Alexandra Dubčeka napomohla aj podpora mediálne známych 

umelcov, predovšetkým hercov a spevákov. Významný český herec a dramatik Jan 

Werich sa vyznal zo svojho kladného vzťahu k Dubčekovi v populárnej relácii 

Československej televízie Co vy na to, pane Werichu v dobe po rokovaniach v Čiernej 

nad Tisou takto: „Vono se Dubčekovi strašně hezky fandí... von se směje, ten jeho 

optimizmus je nakažlivej, von mluví srozumitelně... von je obyčejnej člověk. A lidi 

takovýdlemu člověku rádi fandí.“92 

Po začatí okupácie Československa 21. augusta 1968 patril Dubček spolu 

s prezidentom Ludvíkom Svobodom k osobnostiam, ktorým obyvatelia Československa 

najintenzívnejšie vyjadrovali svoju podporu. Tá sa prejavovala skandovaním hesiel alebo 

nápismi na stenách budov a plagátoch. Často mali tieto ľudové heslá aj humornú formu, 

napr. „Dubčekovi slivovici, Brežněvovi po palici“ (Kourová, 2008). Aj po podpise 

Moskovských protokolov patril Dubček medzi najpopulárnejšie osobnosti v Česko-

slovensku. Známa je reportáž Československého filmového týždenníka (č. 29/                

1968) zo  6. septembra 1968, v ktorej Dubčeka obdarúvajú na ulici kyticami speváčka 

Marta Kubišová a herečka Iva Janžurová, ďakujú mu v mene umeleckej obce 

a ubezpečujú ho o ich oddanosti.93  

 

5.4. Dubčekov mediálny obraz v období československej normalizácie 

 

Po nástupe Gustáva Husáka do funkcie 1. tajomníka ÚV KSČ v apríli 1969 sa Alexander 

Dubček začal vytrácať zo stránok československej tlače, z rozhlasového éteru 

a z televíznych obrazoviek. Hoci značnú podporu obyvateľov stratil podpisom tzv. 

„obuškového“ zákona dňa 22. augusta 196894, zásadným momentom prehodnotenia 

 

 

 
92   Zdroj: https://www.youtube.com/watch?v=97QRvUPYl8c. 
93   Zdroj: https://www.youtube.com/watch?v=etWNUjraBOg. 
94 „Obuškový zákon“ je ľudové označenie pre Zákonné opatrenie predsedníctva Federálneho 

zhromaždenia č. 99/1969 Zbierky z 22. augusta 1969 o niektorých prechodných opatreniach nutných  

k upevneniu a ochrane verejného poriadku. Tento právny predpis udeľoval Zboru národnej bezpečnosti 

mimoriadne právomoci na perzekúciu oponentov komunistického režimu. Občania sa nesmeli 

zúčastňovať na akciách narušujúcich „verejný poriadok“. Potrestané mali byť aj osoby, ktoré „odpierajú 

plniť povinnosti vyplývajúce z ich služobného postavenia alebo pracovného zaradenia a sťažujú tak 

https://www.youtube.com/watch?v=97QRvUPYl8c
https://www.youtube.com/watch?v=etWNUjraBOg


 111 

 

Dubčekovho obrazu v spoločnosti bol interný dokument KSČ Poučenie z krízového 

vývoja v strane a spoločnosti po XIII. zjazde KSČ z decembra 1970, ktorý bol 

publikovaný v masovom náklade dňa 14. 1. 1971. Tento stranícky materiál označil 

Alexandra Dubčeka ako hlavného vinníka udalostí v roku 1968 – tu interpretovaných ako 

spoločenská kríza vrcholiaca kontrarevolúciou, tým, že podľahol oportunistickým 

a protisocialistickým silám.  

Poučenie z krízového vývoja, ktorého autorstvo sa pripisuje ľuďom okolo Vasila 

Biľaka, vytvorilo novú paradigmu pohľadu na obdobie Pražskej jari. Tento pohľad sa 

snažilo popularizovať aj niekoľko propagandistických celovečerných filmov, ktoré 

vznikli v počiatkoch politickej „normalizácie“ po roku 1970. Samotný Alexander Dubček 

sa stal objektom parodizovania vo filme Hroch roku 1973 českého režiséra a scenáristu 

Karla Steklého. Nepriznanou inšpiráciou snímky je absurdná satirická poviedka F. M. 

Dostojevského Krokodíl95. V Steklého filme bankového úradníka Bedřicha Hrocha 

prehltne hroch zo zoologickej záhrady. Úradník to prežije, vylihuje si v útrobách hrocha 

a ten sa stane záhadnou hovoriacou atrakciou. Tú si vyhliadne skupina po moci bažiacich 

politikov a novinárov, ktorí ju zneužijú na manipulatívnu a populistickú kampaň. 

Alegorická fraška Hroch, zosmiešňujúca obrodný proces z roku 1968, obsahuje pasáže, 

ktoré sú satirickým výkladom Pražskej jari z pohľadu normalizačnej ideológie. Jedným 

z hlavným hrdinov filmu je minister Borovec – egoistický, mocibažný a hlúpy človek, 

ktorému spriatelení novinári vytvárajú imidž populárneho politika. Nielen meno Borovec, 

ale i jeho typický klobúk sú alúziou na Dubčeka. V jednej zo scén sa Borovec necháva 

fotografovať v plavkách na verejnom kúpalisku, napokon za potlesku novinárov skočí 

z mostíka, čo je evidentná paródia na ikonickú fotografiu na kúpalisku v Santovke 

a zároveň satirické poukázanie na Dubčekov „kult osobnosti“ (obr. 10).  

Film Hroch patrí medzi najvýraznejšie propagandistické diela kriticky sa 

vyrovnávajúce s obrodným procesom v roku 1968. V súčasnosti je považovaný za jeden 

z najhorších filmov českej kinematografie vôbec, v rokoch 2009 a 2010 sa jeho titul stal 

 

 

 

úsilie o udržanie verejného poriadku, či nerušeného chodu pracoviska“. Ľudia zadržaní na základe 

zákonného opatrenia mohli byť súdení v skrátenom konaní, pričom boli obmedzené právomoci obhajcu. 

Bezpečnostné orgány zároveň získali právo zadržovať akúkoľvek osobu vo väzbe až tri týždne bez 

vznesenia formálneho obvinenia (Klubert). 
95  Ide o absurdný príbeh váženého úradníka Ivana Matvejiča, ktorý je vinou vlastnej neopatrnosti prehltnutý 

vystavovaným krokodílom. Po počiatočnom zdesení prítomných, medzi ktorými nechýba nemecký 

majiteľ vystavovaného zvieraťa, manželka nebohého úradníka a ich rodinný priateľ, sa všetci upokoja, 

keď sa z útrob krokodíla ozve Ivan Matvejič – živý a zdravý.  

 



 112 

 

dokonca názvom anticeny pre najhorší český film roka (Koura, 2009). Obraz kritiky 

obrodného procesu sa objavil aj v ďalších českých filmoch Za volantem nepřítel z roku 

1974 režiséra Karla Steklého a Tobě hrana zvonit nebude z roku 1975 v réžii Vojtěcha 

Trapla. Išlo o dramaturgicky nezvládnuté propagandistické snímky, ktoré nemali 

výraznejší divácky ohlas. V roku 1977 vznikol aj film Hněv režiséra Zbyňka Brynycha 

kritizujúci ekonomické reformy konca 60. rokov, v neskoršom období sa 

v československej kinematografii takýto výrazne kritický, resp. parodický pohľad na rok 

1968 už neobjavoval. Výnimkou boli niektoré epizódy z detektívneho televízneho seriálu 

30 prípadov majora Zemana (predovšetkým Studna a Mimikry).  

 

5.5 Román Mráz přichází z Kremlu a jeho televízna podoba 

 

Pozoruhodným pohľadom na okolnosti vzniku Pražskej jari, okupáciu Československa  

a priebeh rokovaní pred podpisom Moskovských protokolov sa stal autobiografický 

román Zdeňka Mlynářa Mráz přichází z Kremlu. Mlynář v rokoch 1956 – 1968 pôsobil  

v Ústave štátu a práva Československej akadémie vied, kde sa okrem iného podieľal na 

koncepcii politického systému v roku 1967, ktorá boli využitá aj v Akčnom programe 

KSČ z apríla 1968. Počas Pražskej jari sa stal tajomníkom ÚV KSČ, v novembri tohto 

roku z tejto pozície rezignoval. Mlynářov autobiografický román vznikol na prelome 

rokov 1977 a 1978, krátko potom, čo emigroval z Prahy do Viedne. Písal ho z pozície 

disidenta, signatára Charty 77. Kniha vyšla v roku 1978 v nemeckom Kolíne nad Rýnom, 

v roku 1980 aj v Londýne pod názvom Night Frost in Prague: The Road to Humane 

Socialism. V úvode jej prvého pražského vydania z roku 1990 priznáva, že pri jej písaní 

neveril, že počas života aktérov Pražskej jari bude uverejnená v Československu. Mlynář 

tiež priznáva subjektívnosť svojho pohľadu na historické udalosti, vie, že memoárová 

literatúra nemôže nahradiť objektívne analytické štúdie, ale zato má viac čitateľov (1990, 

s. 8).  

Mráz přichází z Kremlu je dominantne autobiografiou časovo ohraničenou jeho 

pôsobením v KSČ v rokoch 1946 až 1970. Opisuje legendárne zasadnutie predsedníctva 

ÚV KSČ 20. augusta 1968, ktoré bolo večer prerušené predstaviteľmi okupujúcich vojsk 

Varšavskej zmluvy a deportáciou popredných predstaviteľov ÚV KSČ do Moskvy. 

Mlynář, na rozdiel od Dubčeka, Černíka, Kriegla, Smrkovského, Šimona a Špačka, nebol 

násilne zavlečený do Moskvy. Do Kremľa sa dostavil až na Dubčekovu žiadosť 25. 

augusta spolu so zvyškom straníckeho vedenia – Švestkou, Lenártom, Jakešom, 



 113 

 

Barbírkom a Rigom (tamže, s. 229) a zúčastnil sa tam rokovaní s predstaviteľmi ÚV 

KSSZ.  

V Mlynářovom románe nechýba sofistikovaná odborná analýza okolností vzniku 

Pražskej jari i príčin násilného potlačenia obrodného procesu. Kniha je pohľadom na 

československú povojnovú stranícku politiku tematicky blízka Dubčekovej autobiografii 

Nádej zomiera posledná, ktorá vznikla na základe zaznamenaných rozhovorov z rokov 

1990 až 1992, kedy bol Dubček aktívnym predsedom Federálneho zhromaždenia. 

Mlyňářov text však prináša úprimnejší, otvorenejší a zároveň analytickejší pohľad na 

historické udalosti než neskoršia Dubčekova autobiografia, aj vďaka tomu, že nebol 

písaný z pohľadu aktívneho politika. Mráz přichází z Kremlu prináša štylisticky 

zvládnutejší a jazykovo i žánrovo pestrejší text. V autobiografii nájdeme i zákulisné 

historky o významných československých i sovietskych straníckych predstaviteľoch  

a Mlynář sa pri nich neostýcha využívať šťavnatý hovorový štýl. Pasáže analyzujúce 

pozadie politických udalostí, charakter i postoje jej predstaviteľov nezaprú odborný 

a exaktný štýl skúseného politológa. 

Podobne ako Dubček, aj Mlynář mal skúsenosť so študijným pobytom v Moskve 

v 50. rokoch, hoci český autor v Sovietskom zväze pôsobil ešte počas vládnutia J. V. 

Stalina. Mlynář študoval v rokoch 1950 až 1955 na Právnickej fakulte Lomonosovovej 

univerzity, jeho spolužiakom bol Michail Gorbačov. Vo svojich názoroch na dobovú 

politickú situáciu v Sovietskom zväze je oveľa kritickejší než Dubček vo svojich 

pamätiach. Mlynář odhaľuje poddanskú mentalitu sovietskeho ľudu, zveruje sa, že už ako 

mladý adept práva postrehol, že v tejto krajine súdnictvo neslúži výkonu spravodlivosti, 

ale ako nástroj moci.  

Zaujímavou pasážou románu, aj v kontexte tejto prednášky, je Mlynářov pohľad 

na osobu Alexandra Dubčeka. Ten sa rozchádza s tradičným názorom, že kľúčom 

Dubčekovej popularity je jeho úsmev96. Zásadným faktorom Dubčekovej obľúbenosti je 

podľa Mlynářa fakt, že on svojim ideálom veril a vládol v dobe, kedy sa celý národ 

oddával potrebe viery. Nebol autoritárskou osobnosťou, no nebol ani ľahko 

ovplyvniteľný. Dubček neveril v úlohu násilia a moci ani v pozitívnom zmysle (Mlynář, 

1990, s. 138 – 139). Mlynář odmieta názor jeho dobových politických rivalov (Emila 

Riga, Vasila Biľaka a Drahomíra Koldera), že si Dubček budoval kult osobnosti, vyčíta 

 

 

 
96 Podľa tohto kritéria by mal byť podľa Mlynářa miláčikom ľudu Čestmír Císař (Mlynář, 1990, s. 138). 



 114 

 

mu však nerozhodné taktizovanie medzi rôznymi skupinami vo vnútri strany, a tiež 

v spore s Moskvou (tamže, s. 141).  

V autobiografii Mlynář konštatuje, že Dubček nie je masarykovským humanistom 

(tamže, s. 140). Preto je nekorektné jeho mýtizovanie ako kľúčového šíriteľa demokracie 

v Československu. Dubček skutočnú silu a perspektívne politické dôsledky radikálnej 

demokratickej kritiky nedokázal domyslieť. Chcel ich využiť k vlastným zámerom, 

odlišným od zámerov jednotlivcov a spoločenských síl, ktoré túto kritiku vyvíjali. Keď 

radikálny reformný prúd zosilnel a prestal slúžiť jeho zámerom, bol z toho prekvapený 

i rozľútostený (tamže, s. 115). Je známe, že Dubček označil pred Brežnevom pražské 

spisovateľské kruhy kritizujúce stranu za „maloburžoázne elementy, ktoré usilujú 

o bezbrehú demokraciu“ (Stehlík – Groman, 2021, s. 151). Mlynář za zdanlivo naivnými 

krokmi Alexandra Dubčeka vo veľkej politike vidí súhru okolností, ktoré ho utvárali: 

detstvo a mladosť prežité v Sovietskom zväze, politické skúsenosti získané výlučne vo 

vnútri straníckeho aparátu a životné skúsenosti z praxe politického boja na Slovensku 

(Mlynář, 1990, s. 117). Dubček nevedel, čo je politická demokracia v spoločenskom 

živote, nikdy ju nezažil. Jeho veľkými ideálmi boli preňho princípy marxizmu-leninizmu, 

veril im a za čestných ľudí považoval tých, ktorí týmto ideálom veria. Pretože mal 

praktickú skúsenosť zo Slovenska, preceňoval význam osobných vzťahov v politike. 

Mlynář objasňuje čitateľom, že za to môže historicky málo rozvinutá občianska 

spoločnosť na Slovensku, tvoriaca základ politickej demokracie (tamže, s. 118). Mlynář 

kritizuje Dubčeka za príliš veľký optimizmus v odhade vlastných možností proti 

zámerom Kremľa, preceňovanie osobných momentov v politike a dôveru v politických 

priateľov. Ešte začiatkom roku 1968 boli Dubčekovými spojencami v spore s Novotným 

aj Vasil Biľak, Drahomír Kolder a Alois Indra – politici, ktorí začiatkom augusta 

podpísali tzv. pozývací list Brežnevovi, slúžiaci ako zámienka vojskám piatich krajín 

Varšavskej zmluvy k okupácii Československa. Mlynář vyčíta Dubčekovi nerozhodnosť, 

či skôr pomalé rozhodovanie v situáciách, ktoré vyžadovali neodkladné rozhodovanie 

(tamže, s. 141). 

Mnohovrstevný autobiografický román Mráz přichází z Kremlu sa stal námetom 

britského televízneho filmu Invázia, ktorý v roku 1980 produkovala nezávislá televízia 

Granada. Film režiséra Leslie Woodheada a scenáristu Davida Boultona v úvode 

britským divákom cez čiernobiele dokumentárne zábery približuje okupáciu 

Československa vojskami Varšavskej zmluvy v roku 1968. Objasňuje, že jej cieľom bolo 

dosadenie novej, Moskve poslušnej vlády, tak ako sa to stalo v Maďarsku a neskôr 



 115 

 

i v Afganistane. Nasledujúca pasáž ponúka zábery Zdeňka Mlynářa na rakúsko-

československých hraniciach spolu s jeho hereckým predstaviteľom Paulom Chapmanom 

a tvorcovia televízneho diela tu priznávajú, že im ide o presnú rekonštrukciu historických 

udalostí podľa písomných záznamov a Mlynářovho popisu. Hraná sekvencia televíznej 

dokudrámy, inšpirovaná časťou Mlynářovej autobiografie, sa začína rokovaním ÚV KSČ 

večer 20. augusta 1968, v momente, kedy sa jej členovia dozvedajú, že krajina je 

okupovaná. Hraný dokument nám približuje internáciu Dubčeka a jeho kolegov  

v Moskve, ktorej sa Mlynář nezúčastnil. V tejto pasáži sa scenárista David Bouton 

inšpiroval aj denníkmi vtedajšieho predsedu Národného zhromaždenia Josefa 

Smrkovského. Až 25. augusta prichádza do Kremľa Zdeněk Mlynář, aby sa zúčastnil 

s ďalšími československými predstaviteľmi rokovaní s Komunistickou stranou 

Sovietskeho zväzu. Vo filme podpisuje tzv. Moskovské protokoly ako posledný, až po 

Dubčekovi.  

Britská televízna dokudráma prezentuje dvoch ústredných kladných hrdinov – 

Zdeňka Mlynářa a Alexandra Dubčeka. Mlynář je vo filme stvárnený ako agilný 

proreformný politik odmietajúci kolaboráciu v promoskovskej vláde, jeho postoje sú 

tlmočené divákom aj formou jeho vnútorných monológov a komentárov prezentovaného 

deja. Dubček je v porovnaní s Mlynářom oveľa mĺkvejší a váhavejší politik, ale 

proreformná časť predstaviteľov ÚV KSČ mu prejavuje oddanosť a dôveru, spolieha sa 

na jeho úsudok. Už v úvode filmu je Dubček archívnymi zábermi (napríklad z pražských 

osláv 1. mája 1968) exponovaný ako obyvateľmi mimoriadne obľúbený politik. 

Komentár ho predstavuje ako celoživotného komunistu, ktorý má dôveru ľudí a je 

stelesnením Pražskej jari. Epilóg televízneho filmu zobrazuje príchod Alexandra 

Dubčeka v podaní herca Juliana Glovera na slovenskú premiéru Cikkerovej opery Hra 

o láske a smrti v septembri 1973 v bratislavskom Slovenskom národnom divadle. Diváci 

v hľadisku zaregistrujú, že majú vedľa sebe bývalého československého tajomníka ÚV 

KSČ, hoci v tejto dobe už bez funkcií a moci. Náhle sa zdvihnú a spievajú 

československú hymnu, čím vytvárajú synekdochický obraz jednotnej podpory českého 

a slovenského ľudu Dubčekovi. Emocionálne výraznou scénou je aj prvé stretnutie 

Mlynářa s Dubčekom v Kremli. Najvyšší predstaviteľ KSČ leží po kolapse vyčerpaný 

v posteli, Mlynář ho drží za ruku a objasňuje kolegovi, akú obrovskú podporu má v celej 

československej spoločnosti. Kým v románe Mlynář prejavuje k Dubčekovi isté sympatie 

i ľudské pochopenie, no má zároveň výhrady k jeho politickým krokom, v britskej 

dokudráme je Dubček zobrazovaný v súlade so svojím zidealizovaným obrazom, 



 116 

 

rozšíreným v celom západnom demokratickom svete. Je národným hrdinom, ťažko 

skúšaným, no hrdým predstaviteľom malej krajiny v područí Sovietskeho zväzu. 

Televízny film vznikol v Británii v čase studenej vojny a je evidentnou obžalobou 

sovietskeho imperializmu. 

Na obrazovke Československej televízie sa Invázia objavila až v auguste 1990. 

Prezentovaná verzia zaujala dvojjazyčným českým a slovenským dabingom podľa 

národností stvárňovaných hrdinov. Hercovi Julianovi Gloverovi, ktorý stvárnil Dubčeka, 

prepožičal hlas významný slovenský herec Ladislav Chudík. Samotný Dubček si 

televízny film pozrel až po novembri 1989 a potvrdil, že všetko podstatné v ňom 

zodpovedá historickým skutočnostiam.97 Je zrejmé, že mu musel takýto úctivý pohľad na 

jeho politickú úlohu v roku 1968 lichotiť. 

 

5. 6. Dubčekov mýtus po Nežnej revolúcii 

 

Už krátko po Dubčekovej tragickej smrti začali na Slovensku na jeho počesť vznikať 

pamätníky, pomenúvali po ňom ulice i školy (napr. Trenčianska univerzita Alexandra 

Dubčeka (1997)). Okrem záujmových spolkov, médií a kultúrnych inštitúcií mali na šírení 

Dubčekovho odkazu výrazný vplyv aj politici, predovšetkým ľavicovo orientovaní. Dňa 20. 

augusta 2002 pred budovou slovenského parlamentu na Námestí Alexandra Dubčeka 

(vzniklo v roku 2001), predseda Slovenskej národnej rady Jozef Migaš (zo Strany 

demokratickej ľavice) odhalil pomník s bronzovou Dubčekovou bustou. V októbri 2008 bol 

v Slovenskej národnej rade schválený zákon o zásluhách Alexandra Dubčeka, ktorý hovorí, 

že „Alexander Dubček sa mimoriadne zaslúžil o demokraciu, o slobodu slovenského národa 

a o ľudské práva“. Tento zákon navrhla vtedajšia vládna strana SMER – sociálna 

demokracia, ktorej predsedom je od jej vzniku Robert Fico.  

Robert Fico patrí medzi zásadných slovenských politikov 21. storočia a od roku 2006 

je už štvornásobným predsedom slovenskej vlády. K politickému odkazu Alexandra 

Dubčeka sa hlási už od 90. rokov. Fico, bývalý člen KSČ a následne Strany demokratickej 

ľavice, založil SMER v roku 1999 a v jej počiatkoch ju profiloval ako stredovú stranu tzv. 

tretej cesty, ktorej inšpiráciou mu boli britskí labouristi vedení Tony Blairom. Po prehratých 

parlamentných voľbách v septembri 2002 v súboji s pravicovým lídrom Mikulášom 

 

 

 
97 Vo februári 1990 sa Dubček v programe britskej televízie ITV World in Action osobne stretol s hercom  

Julianom Gloverom.  

https://www.csfd.cz/film/70468-world-in-action/


 117 

 

Dzurindom sa Ficova strana začala výraznejšie profilovať v ľavicovom politickom spektre. 

V roku 2005 SMER pohltil 3 menšie ľavicové, resp. stredoľavé politické subjekty – Stranu 

demokratickej ľavice (SDĽ), Sociálnodemokratickú alternatívu (SDA) a aj Sociálno-

demokratickú stranu Slovenska (SDSS), ktorej v roku 1992 krátko predsedal aj Alexander 

Dubček. Ficova strana zmenila svoj názov na SMER – sociálna demokracia 

a v nasledujúcom období sa profilovala ako pro-európska, hoci vzhľadom na proklamovanú 

stredoľavú orientáciu bola výrazne konzervatívna. Pre členskú základňu a voličov SMER-u 

bolo lákavé hlásiť sa k Dubčekovým hodnotám humanistického socializmu, keďže mnohí 

z nich boli buď bývalí členovia KSČ, resp. to boli ľudia so sentimentom k bývalému režimu 

či konzervatívci s výhradami k liberálnej demokracii. Hlásiť sa k odkazu reformného 

komunistu bolo pre Fica i dobrým pragmatickým ťahom v časoch integrácie Slovenska do 

Európskej únie. Dubček bol totiž jedným z mála známych a uznávaných slovenských 

politikov v Európe, ktorý mal proeurópsky imidž.98  

Už prvá Ficova vláda99 sa začala hlásiť k slovenským národným mýtom a známym 

slovenským hrdinom, čím posilňovala svoj pronárodný charakter. Zároveň sa začal Fico 

podieľať na tvorbe nových mýtov spojených s koreňmi slovenskej štátnosti. Pred voľbami 

v roku 2010 bola za účasti predstaviteľov vládnej strany SMER – SD odhalená pred 

budovou Bratislavského hradu socha Svätopluka na koni, hoci o pôsobení tohto nitrianskeho 

kniežaťa na území dnešného hlavného mesta Slovenska nie sú relevantné dôkazy. Robert 

Fico už v roku 2008 označil knieža Svätopluka za „kráľa starých Slovákov“, hoci väčšina 

historikov sa zhoduje, že o Slovákoch sa dá hovoriť najskôr po vzniku Uhorského štátu – 

teda o storočie neskôr (Kern, 2008). V prejave k 15. výročiu vzniku Slovenskej republiky 

hovoril Fico o „rozumnom štátnom historizme“, ktorý má mládež priviesť k vlastenectvu 

(tamže). Jeho kritici to považovali za falšovanie dejín, ktoré slúži štátnej propagande 

a zároveň nacionalistickej a populistickej rétorike predsedu vlády. 

Roberta Fica, ktorý sa rád hlási k tradícii Jánošíka, Štúra či Dubčeka, veľa 

politológov vníma ako priameho pokračovateľa populistickej, nacionalistickej 

a autoritárskej politiky premiéra Vladimíra Mečiara. Tradícia populistickej 

a nacionalistickej politiky na Slovensku však siaha ďaleko pred rok 1989. Za prvého 

 

 

 
98  V roku 2016 bola busta Alexandra Dubčeka odhalená za Ficovej účasti v budove Európskeho 

parlamentu v Štrasburgu.  
99  Prvá vláda Roberta Fica vznikla po parlamentných voľbách uskutočnených 17. júna 2006. Vládu tvorilo 

11 zástupcov strany SMER – sociálna demokracia (SMER – SD), traja zástupcovia Slovenskej národnej 

strany (SNS) a dvaja zástupcovia Ľudovej strany – Hnutia za demokratické Slovensko (ĽS – HZDS). 



 118 

 

národného populistu považuje sociológ Juraj Buzalka Ľudovíta Štúra, zároveň ho považuje 

za romantického vodcu, ktorého líderstvo je postavené na hrdosti a vzdore, ale aj na 

idealizácii sociálnej bázy, z ktorej hrdina odvíja svoju legitimitu. Podľa Buzalku bol Štúr 

národný populistický romantik hlavne preto, že sa do tejto roly vedome či nevedome 

štylizoval a jeho učeníci a neskôr mašinéria národného štátu ho v tejto podobe 

zakonzervovali (Buzalka, 2023, s. 67). 

O vplyve Ľudovíta Štúra na svetonázor idealistického národovca a marxistu 

Alexandra Dubčeka sme už v tejto práci písali. Juraj Buzalka (tamže, s. 67) považuje 

Dubčeka za pokračovateľa línie romantických vodcov na Slovensku, hoci nepatrí medzi tzv. 

konšpiračné typy (ako Andrej Hlinka, Vladimír Mečiar či Robert Fico), ale má bližšie ku 

konsenzuálnemu modelu vodcovstva liberálnej demokracie (podobne ako Milan Rastislav 

Štefánik či Andrej Kiska). Je evidentné, že Dubček svojmu zidealizovanému obrazu, ktorý 

vznikol pričinením jeho priaznivcov a médií v období Pražskej jari, uveril a do značnej 

miery ho podporoval. Svedčí o tom nielen Dubčekova spokojnosť s jeho romantizujúcim 

stvárnením vo filme Invázia, ale predovšetkým jeho politický testament – kniha Nádej 

umiera posledná, ktorú podľa rozhovorov s ním v rokoch 1990 až 1992 spracoval novinár 

Jiří Hochman.  

Kniha Nádej zomiera posledná vyšla prvýkrát v angličtine v New Yorku v roku 

1993, teda rok po Dubčekovej smrti, pod názvom Hope Dies Last. Má formu tradičnej 

autobiografie písanej v prvej osobe a venuje sa udalostiam od Dubčekovho narodenia po rok 

1989. Podľa Jiřiho Hochmana mali s politikom v pláne pripraviť aj epilóg pamätí venujúci 

sa obdobiu po roku 1989, no prekazila to osudná Dubčekova autonehoda. Prvých dvadsať 

kapitol knihy pripravenej Hochmanom (z finálnych tridsiatich) stihol Dubček prečítať 

a pripomienkovať (Dubček, 1993, s. 287). Takmer polovica autobiografie sa dotýka obdobia 

rokov 1968 až 1970, Dubček v nej podrobne vykresľuje svoj pohľad na zrodenie Pražskej 

jari, okupáciu Československa v auguste 1968, i potlačenie reformných snáh po roku 1968. 

Nádej umiera posledná je z veľkej časti obhajobou Dubčekových politických krokov počas 

pôsobenia v Komunistickej strane Československa. Nenájdeme v nej kritické zhodnotenie 

Dubčekovho účinkovania vo vysokých straníckych funkciách v priebehu 50. rokov. Politik 

síce priznáva, že prípady politickej či ekonomickej perzekúcie sa počiatkom 50. rokov určite 

vyskytli, no jemu sa do pozornosti nedostali (tamže, s. 71).100 Ani spomienky na štúdiá 

 

 

 
100 V epizóde podcastu Přepište dějiny s názvom 100 Let Saši Dubčeka jeho autori Michal Stehlík a Martin 

Groman pripomínajú, že počas Dubčekovho pôsobenia na mieste krajského tajomníka KSS v Banskej 



 119 

 

v Moskve po roku 1955, neobsahujú u Dubčeka zďaleka toľko kritiky sovietskej 

spoločnosti, ako nájdeme v Mlynářovej autobiografii. Dubček si z tohto obdobia spomína 

na vrúcne prijatú Titovu návštevu Moskvy v roku 1956 a opisuje svoje prekvapenie, keď sa 

dozvedel o Stalinových krutostiach (tamže, s. 79 – 80). Celá publikácia je rozprávaná 

z pohľadu presvedčeného marxistu, ktorý aj v 80. rokoch zostáva verný ideálom socializmu. 

Sebaromantizujúci charakter Dubčekových pamätí pramení nielen z toho, že vznikli 

na základe rozhovorov s aktívnym politikom, ale aj z faktu, že ich editor Hochman mal 

k Dubčekovi priateľský a obdivný vzťah (čo prezentuje v úvodnom poďakovaní 

i v epilógu), navyše boli vydané krátko po politikovej neočakávanej smrti. Je prekvapivé, že 

Nádej zomiera posledná zostáva aj dnes najcitovanejším zdrojom informácií o Dubčekovom 

živote. Väčšina literárnych a filmových diel s dubčekovskou tematikou vytvorených po roku 

1993, boli touto autobiografickou knihou ovplyvnené. Môže za to aj fakt, že dodnes 

nevznikla komplexnejšia a, bohužiaľ, ani kritickejšia publikácia o jeho živote (porovnateľná 

napr. s biografiou Gustáv Husák od Michala Macháčka). Drvivá väčšina známych štúdií 

a monografií o Alexandrovi Dubčekovi je napísaná až s pietnou pokorou a úctou k tomuto 

svetoznámemu politikovi.  

V roku 2010 vznikol vo verejnoprávnej Slovenskej televízii 53-minútový 

dokumentárny film Alexander Dubček s podtitulom Vizionár, reformátor a Európan, ktorý 

režíroval Ivan Predmerský. Scenáristami filmu boli Ivan Laluha, Ladislav Šoltýs a Ivan 

Predmerský. Ústredným komentátorom filmu je Ivan Laluha, v titulkoch uvedený ako 

pedagóg, vedecký pracovník a osobný priateľ Alexandra Dubčeka. Medzi ďalšími 

respondentmi, ktorí približujú Dubčekov život a odkaz, sú jeho priatelia či spolupracovníci: 

Pavol Pollák, Teodor Baník, Jozef Zrak, Ladislav Ťažký, Ladislav Šoltýs, a tiež jeho syn 

Pavol Dubček. 

Dokumentárny film je mimoriadne konzervatívnou dokumentárnou kolážou 

výpovedí Dubčekových blízkych, doplnenou archívnymi filmovými zábermi, fotografiami 

a zväčša pokojnými skladbami vážnej hudby. Táto vyslovene pietna spomienka ľudsky 

i ideovo blízkych osôb neprináša žiadne zásadnejšie informácie, ktoré by sme nepoznali 

z Dubčekovej autobiografie Nádej zomiera posledná. Film sa programovo vyhýba 

konfrontačnému tónu, jeho aktéri sa dopĺňajú vo vyratúvaní Dubčekových benefitov pre 

 

 

 

Bystrici bolo v banskobystrickom kraji vysťahovaných z politických dôvodov 77 rodín. Zdroj: 

https://podcasts.apple.com/cz/podcast/100-let-sa%C5%A1i-dub%C4%8Deka/id1540840694?i=10 

      005429282 96. 

https://podcasts.apple.com/cz/podcast/100-let-sa%C5%A1i-dub%C4%8Deka/


 120 

 

slovenskú i európsku spoločnosť. Dozvedáme sa v ňom, že v päťdesiatych rokoch Dubček 

nevedel naprávať krivdy veľkej politiky, ale v regionálnych pomeroch vedel pomôcť 

jednotlivcom. Po štúdiách v Sovietskom zväze sa vrátil ako človek, ktorý chce robiť reformy 

a bojovať proti zaostalosti Slovenska. Spomína sa jeho účasť pri rehabilitáciách následkov 

kultu osobnosti začiatkom 60. rokov i obviňovanie z liberalizmu a nacionalizmu od jeho 

neprajníkov počas jeho vedenia komunistickej strany na Slovensku. Ivan Laluha označuje 

obdobie Dubčekovho pôsobenia na Slovensku 1963 – 1967 za „bratislavské predjarie“101. 

Za dôvody okupácie Československa v roku 1968 považuje Laluha aj nezáujem USA ísť 

kvôli obrane našej krajiny do konfliktu so Sovietskym zväzom, čím nadbieha antiamerickým 

postojom reformných komunistov i slovenských nacionalistov. O „obuškovom zákone“ 

z roku 1969 nepadne vo filme ani slovo, meno Gustáva Husáka zaznie v dokumente iba raz 

– ako meno človeka, ktorý sa vedel prispôsobiť novej politickej situácii. Z ideového 

hľadiska sa Predmerského dokument pokúša o istú „politickú nestrannosť“, v konečnom 

dôsledku oslovuje predovšetkým prívržencov reformného socializmu a konzervatívnejšie 

publikum. V dobe vzniku musel dokument ideologicky vyhovovať aj vládnucej strane 

SMER, keďže sa v ňom spomína Dubčekova snaha o rozvoj sociálno-demokratického 

hnutia po novembri 1989. Ivan Laluha navyše v dokumente označuje Dubčeka za hľadača 

sociálnej spravodlivosti, čo bola v tej dobe populárna štylizácia Roberta Fica. Podobne ako 

Banášov román Zastavte Dubčeka!, aj Predmerského dokument štylizuje Dubčeka do pózy 

sociálne cítiaceho národného hrdinu, ktorého si váži celý svet. 

V roku 2018 nakrútil pre RTVS Juraj Lihosit celovečerný dokumentárny film 

Vycestovacia doložka pre Dubčeka. Tento film, využívajúci hrané i archívne materiály, 

v úvode približuje zásadný politický prínos Dubčeka v období Pražskej jari, no jadrom 

snímky je sledovanie Dubčeka Štátnou bezpečnosťou v rokoch 1970 – 1989. Dokudráma 

opisuje aj okolnosti Dubčekovej cesty do Talianska, kde mu na univerzite v Bologni v roku 

1988 udelili doktorát honoris causa. Film okrem osoby Dubčeka približuje aj mašinériu 

československých mocenských orgánov, ktoré o povolení vycestovať na Západ rozhodovali. 

Vo filme vystupujú okrem iných aj historici Ľubomír Morbacher, Daniel Povodný, Stanislav 

Sikora, Viktor Borisovič Kuvaldin, politológovia Ivan Laluha a Miroslav Kusý i Dubčekovi 

synovia Pavol a Milan. Lihositova dokudráma je formálne i tematicky originálnejšia ako 

Predmerského dokument z roku 2010, hoci sa minimálne rovnako intenzívne snaží vystavať 

 

 

 
101  Termín „bratislavské predjarie“ sa objavil už o dva roky skôr, v tlačovom vyjadrení strany SMER k 50. 

výročiu okupácie Československa (Schutz, 2008). 



 121 

 

úctivý a pietny pomník politikovi Pražskej jari. Film približuje Dubčeka ako 

v Československu politicky perzekvovanú a v západnej Európe populárnu a uctievanú 

osobu. Frekventovane pritom využíva naratív Dubčeka ako inšpirátora demokratických 

zmien vo východnom bloku na konci 80. rokov minulého storočia.102 Jeho cesta do 

Talianska v novembri 1988, kde ho prijal i pápež Ján Pavol II., je vo filme prezentovaná ako 

začiatok Dubčekovho návratu do veľkej politiky.  

 

5.7. Dubček ako hrdina historického seriálu České století 

 

Hoci sa téma obrodného procesu a okupácie Československa objavila vo viacerých českých 

a slovenských ponovembrových filmoch (Pelíšky, Hořící keř, Rebelové, Operácia Dunaj), 

v stredoeurópskej hranej televíznej tvorbe sa ako dramatická postava Dubček prvýkrát 

výraznejšie objavil až v televíznom seriáli Českej televízie České století z rokov 2013 a 2014. 

Deväťdielny televízny cyklus režiséra Roberta Sedláčka si dal za cieľ mapovať kľúčové 

momenty v dejinách Československa a do istej miery i demýtizovať jeho výrazné historické 

postavy. Ľuboš Ptáček považuje tento televízny cyklus za prvý porevolučný seriál zameraný 

na „veľké dejiny“ a prirovnáva ho k žánrovo príbuzným seriálom Gottwald (5 dielov, 1985 

– 1986) a Povstalecká história (8 dielov, 1983 – 1984). Takéto normalizačné diela boli síce 

podriadené dobovej ideológii, ale s porevolučným seriálom od scenáristov Sedláčka 

a Kosatíka ich spájal štýl a narácia, predovšetkým spôsob časovej segmentácie, prezentácia 

reálnych historických postáv, používanie dokumentárnych prvkov a dominantný spôsob 

konštrukcie dejín prostredníctvom dialógu. Tieto seriály sa neschovávajú za „nehistorické 

žánre“ (detektívne príbehy, komédie, rodinné filmy) a snažia sa v rámci daného 

ideologického pohľadu prezentovať históriu (Ptáček, 2018, s. 189). 

Dubček sa objavil až v troch častiach deväťdielneho cyklu České století, čo 

demonštruje jeho význam v kontexte československých dejín – minimálne pre autorov tohto 

seriálu. V posledných dvoch epizódach cyklu Poslední hurá (mapujúceho obdobie revolúcie 

v roku 1989) a Ať si jdou (o priebehu delenia Československa v roku 1992) je Dubček  

v stvárnení českého herca Aloisa Švehlíka menej výraznou postavou na úkor iných 

protagonistov – Václava Havla a Mariána Čalfu, resp. Vladimíra Mečiara a Václava Klausa. 

Ústredným aktérom je však v podaní slovenského herca Jána Galloviča v šiestej epizóde 

 

 

 
102 Historik Stanislav Sikora v televíznom filme označil Dubčeka za komunistu so srdcom demokrata. 



 122 

 

cyklu České století, nazvanej Musíme se dohodnout. Táto časť televízneho filmu mapuje 

udalosti od večera 20. augusta do podpisu Moskovských protokolov 26. augusta 1968. Ide  

o komorný príbeh, ktorého prvá časť sa odohráva v interiéroch ÚV KSČ a druhá 

v kremeľských sálach, kde prebiehajú rokovania o dohode medzi moskovským vedením 

Ústredného výboru Komunistickej strany Sovietskeho zväzu (ÚV KSSZ) a predstaviteľmi 

ÚV KSČ. Alexander Dubček je v tejto epizóde tradične poňatý ako líder progresívneho 

vedenia KSČ, hoci jeho štylizácia do úlohy rázneho vodcu je predovšetkým v úvode epizódy 

zjavne preexponovaná. V momente, keď sa Dubček dozvedá od predsedu vlády Oldřicha 

Černíka o okupácii, až hystericky okríkne členov predsedníctva, aby mu venovali pozornosť. 

Takýto teatrálny prejav Jána Galloviča je v rozpore s Dubčekovým umierneným a často 

váhavým charakterom, ktorý sledujeme v neskorších chvíľach, a do istej miery 

aj s historickými udalosťami103.  

V prvej časti televízneho filmu je Alexander Dubček súčasťou relatívne súdržného 

vedenia KSČ, ktoré rázne odmieta okupáciu Československa vojskami Varšavskej zmluvy. 

Dubčekových najbližších spojencov reprezentujú predseda vlády Oldřich Černík, predseda 

Národného zhromaždenia Josef Smrkovský a zásadový člen ÚV KSČ František Kriegel. 

V kruhu najvyšších predstaviteľov KSČ sa Dubček spočiatku stretáva len s miernym 

odporom. Jeho najvýraznejším názorovým oponentom je promoskovský komunista Vasil 

Biľak, ktorý je v podaní slovenského zabávača Petra Marcina zjavne karikovaný ako málo 

inteligentný, neohrabaný funkcionár s východoslovenským akcentom. Až po deportácii do 

Moskvy stretáva Alexander Dubček svojho ústredného protivníka – Leonida Brežneva. Prvý 

tajomník ÚV KSSZ je v podaní ruského herca Alexandra Ignatušu plnokrvným  

a presvedčivým predstaviteľom excelentného manipulátora, ktorý sa pokúša na Dubčeka 

vyvíjať nátlak v rôznych podobách. Dokáže byť voči prvému tajomníkovi ÚV KSČ 

odmeraný, arogantný až direktívny, no v istých momentoch sa snaží voči Dubčekovi pôsobiť 

žoviálne a priateľsky. Na zmenu postoja psychicky i fyzicky labilného Dubčeka 

v moskovskom zajatí voči dohode s okupantmi má však výrazný vplyv aj nátlak 

československého prezidenta Ludvíka Svobodu a predovšetkým presviedčanie Gustáva 

Husáka, ktorý je v podaní Jána Grešša portrétovaný ako oportunista a karierista. Práve motív 

vzrastajúceho vplyvu Gustáva Husáka na zmenu postoja predstaviteľov ÚV KSČ pri podpise 

 

 

 
103 V Dubčekových pamätiach Nádej zomiera posledná sa jej autor priznáva, že správa o okupácii „vyvolala 

na chvíľu rozhorčenú a chaotickú diskusiu, na ktorej som sa nezúčastnil. Po chvíli omráčenia som sa 

snažil spamätať“ (Dubček, 1993, s. 197).  



 123 

 

Moskovských protokolov je mimoriadne originálnym a podnetným prínosom celej epizódy, 

keďže demaskuje príčiny nasledujúceho Husákovho politického rastu a zároveň korene 

normalizácie v Československu.  

Záver epizódy Musíme se dohodnout predstavuje Dubčeka ako porazeného človeka 

bezducho sa pohybujúceho na recepcii po podpise Moskovských protokolov. Za zvukov 

balalajok sa ocitá v násilnom objatí Brežneva, ktorý mu priateľsky radí, aby sa doma snažil 

obhajovať iba záujmy komunistov. Táto scéna demaskuje porážku Českoskoslovenska v boji 

o nezávislosť od Sovietskeho zväzu a definitívny koniec demokratizačných snáh Pražskej 

jari. Záverečná scéna televízneho filmu však následne prináša i malé víťazstvo Dubčeka  

(a jeho československých kolegov), ktorý si u Brežneva vyžiadal, aby sa s československou 

delegáciou mohol vrátiť do Prahy aj František Kriegel, jediný predstaviteľ ÚV KSČ, ktorý 

Moskovské protokoly odmietol podpísať. Záber na Kriegla usadeného v lietadle smerujúceho 

do Prahy odhaľuje benefity ústupkov československého vedenia ÚV KSČ voči Moskve, 

medzi ktoré patrila aj istá Brežnevova zhovievavosť voči menej významným rebelom režimu. 

Vrstvenie protichodných pohľadov na postavu Dubčeka (zradca vlastných ideálov, ponížený 

Brežnevom, vs. záchranca národa pred krvavejšou odvetou Moskvy) i na samotný podpis 

Moskovských protokolov vychádza z koncepcie autorov cyklu České století, využívajúcich 

dekonštrukčný prístup k výkladu dejín. Takýto prístup sa sústreďuje na obe línie Derridovej 

koncepcie dekonštrukcie: t. j. na odhalenie tradície (žánru českého historického seriálu 

a spôsobu audiovizuálnej reprezentácie) i spôsob rozmýšľania o českých dejinách (Ptáček, 

2019, s. 206). Dá sa súhlasiť s názorom Luboša Ptáčka, že tento seriál sa v rámci umeleckej 

dekonštrukcie vyhýba ideologickej interpretácii dejín, hodnotenie historických udalostí 

prenáša na diváka. Pomocou istej umeleckej štylizácie poukazuje na rozpory víťazných 

okamihov, ktoré viedli k neskorším prehrám (tamže, s. 214 – 215). 

V rámci celej série České století je epizóda Musíme se dohodnout asi najvýraznejšie 

ukotvená v žánri dokudrámy. Jej aktérmi sú výlučne reálni vrcholoví politici, ktorí sú 

konvenčne predstavovaní titulkami v obraze aj so svojou politickou funkciou. Epizóda sa 

striktne snaží dodržiavať chronológiu historických udalostí a vychádza zo svedectiev 

kľúčových svedkov augustových rokovaní v Prahe a Moskve. Evidentne čerpá z verejne 

najznámejšieho zdroja informácií o priebehu rokovaní v Moskve – z Dubčekovej 

autobiografie Nádej umiera posledná, publikovanej v roku 1993. Asi jediný výraznejší 

fiktívny prvok v tejto dokudráme je flashback do Dubčekovho detstva v ZSSR, v ktorom ho 

ako malého chorého chlapca utešuje matka. Táto spomienka, resp. sen Dubčeka počas 

vynútenej cesty do Moskvy, pravdepodobne chcela ústredného aktéra epizódy priblížiť 



 124 

 

divákom v intímnejšej polohe, vyznieva však nielen cudzorodo, ale v kontexte diela 

i banálne.104  

Kritika vyčítala epizóde Musíme se dohodnout nezvládnuté a povrchné dialógy, 

inscenačné budovanie nálad, ale i niektoré problematické herecké výkony – napr. Jána 

Galoviča či Emila Horvátha ml. v úlohe generála Svobodu (Spáčilová, 2018). Je pravdou, že 

tvorcovia televíznej epizódy rozprávajú priebeh udalostí augusta 1968 konvenčnými 

prostriedkami, po formálnej stránke nám epizóda evokuje televízne seriály 80. rokov,  

v ktorých dominujú rozsiahle dialógy v interiéroch, je v nich relatívne málo originálnych 

vizuálnych nápadov. V porovnaní s normalizačnými historickými seriálmi Gottwald či 

Povstalecká história, ktoré boli poznačené nielen prorežimovou ideologizáciou, 

presýtenosťou podávaných informácií a nízkou umeleckou kvalitou (Ptáček, 2019, s. 189), je 

u tvorcov cyklu České století oceniteľná predovšetkým snaha programovo vyvolávať istú 

spoločenskú polemiku predovšetkým spracovaním témy, snahou vyhýbať sa ideologizácii 

a jednostrannému pohľadu na históriu a zároveň odvaha poľudšťovať a kriticky 

reflektovať známych a uctievaných politikov (Masaryk, Dubček, Havel). Je pravdou, že 

výrazne dokudramatická epizóda Musíme se dohodnout mala najnižší divácky ohlas z celej 

série (len 350 000 divákov) a samotný cyklus České století mal menej ako polovičnú 

sledovanosť v porovnaní s historickými seriálmi Českej televízie 2. dekády 21. storočia 

(Bohéma, Svět pod hlavou),105 ktoré výraznejšie obohacovali pohľad na československé 

dejiny o fiktívne motívy a zároveň o prvky divácky populárnych žánrov (melodrámy, resp. 

detektívky). Tento fakt potvrdzuje trend diváckej preferencie fiktívnych populárnych žánrov, 

no zároveň i negatívnu či absentujúcu skúsenosť divákov so žánrom tradičného historického 

seriálu v Česku i na Slovensku. Aj z tohto dôvodu je oceniteľná snaha tvorcov série České 

století o rehabilitáciu tohto žánru v Českej televízii po viac ako štvrťstoročí. Predovšetkým 

záverečné epizódy Sedláčkovho cyklu (venované V. Havlovi) vyvolali výraznú pozornosť 

a polemiku v českých médiách. V súvislosti s analyzovanou epizódou Musíme se dohodnout 

je evidentný i jej výrazný vplyv na charakter slovenského filmu Laca Halamu Dubček – 

Krátka jar, dlhá zima.  

 

 

 
104 Kritička Mirka Spáčilová ju ironicky označila ako vrchol „rádobyfilmařiny lámané přes koleno“ 

(Spáčilová, 2018). 
105  Luboš Ptáček (2018, s. 216) vo svojej monografii (citovaním zdroja https://serialzone.cz/serial/ceske-

stoleti/sledovanost/) uvádza, že sledovanosť jednotlivých epizód Českého století sa pohybovala od 350-

tisíc divákov (ep. Musíme se dohodnout) do 752-tisíc divákov (ep. Den po Mnichovu). Pilotnú epizódu 

seriálu Svět pod hlavou podľa tohto zdroja videlo 1 milión 647-tisíc divákov a úvodnú epizódu seriálu 

Bohéma 1 milión 107-tisíc divákov. 

https://serialzone.cz/serial/ceske-stoleti/sledovanost/
https://serialzone.cz/serial/ceske-stoleti/sledovanost/


 125 

 

5.8. Od románu Ľuboša Juríka k filmu režiséra Laca Halamu 

 

Koncom roka 2015 spisovateľ a publicista Ľuboš Jurík vydal román nazvaný Alexander 

Dubček/Rok dlhší ako storočie, ktorý bol od júna 2014 na pokračovanie uverejňovaný na 

stránkach internetového časopisu Slovo. Autor vtedy na internetovej platforme vyzval na 

spoluprácu pri dokončovaní románu čitateľskú verejnosť. Jurík, podobne ako vo svojom 

predchádzajúcom románe Smrť ministra (2009) o posledných dňoch pred popravou 

a bilancovaní života slovenského politika Vladimíra Clementisa, približuje životné osudy 

kľúčovej osobnosti Pražskej jari v prvej osobe – jej vlastnými slovami. Jurík svoj spôsob 

písania nazval fantazijným historizmom: „Je to síce fantázia, ale opiera sa o reálne fakty, 

o históriu. Ja si nevymýšľam, ja si len domýšľam“ (Jurík, 2016). V úvode románu 

o Dubčekovi svoj prístup tiež definuje ako kombináciu literatúry faktu a beletristickej 

fikcie (Jurík, 2015, s. 7).  

Príbeh románu sa odohráva v pražskej nemocnici, kde leží Dubček po autonehode 

z 1. 9. 1992 a kde napokon 7. 11. 1992 podľahol ťažkým zraneniam. Ľuboš Jurík stvoril 

vo svojom románe k zomierajúcemu politikovi fiktívneho partnera – primára 

traumatologického oddelenia nemocnice Na Homolce Samuela Rozmana. Ten je nielen 

jeho spovedníkom, ale často polemizuje s jeho názormi a kladie mu nepríjemné otázky. 

Rozman napríklad Dubčekovi vyčíta, že bol v roku 1968 príliš naivným a podcenil 

bezohľadnú hegemonistickú politiku Sovietskeho zväzu, ktorá viedla až k okupácii 

Československa. Taktiež Dubčekovi pripomína, že jeho podpis pod moskovské protokoly 

a pod tzv. „obuškový zákon“ boli veľkým sklamaním pre všetkých, ktorí v ňom videli 

záruku očakávaných spoločenských zmien. Lekár židovského pôvodu Rozman je 

archetypom idealistického občana, ktorého Dubčekov postoj v auguste 1968 sklamal, 

v období normalizácie bol perzekvovaný a štúdium lekárstva mohol dokončiť len vďaka 

zapretiu svojich zásad – súhlasom so spoluprácou s ŠtB. Dialóg Rozmana i Dubčeka je 

v románe ozvláštňovaný aj vedľajšími postavami, nazerajúcimi na Dubčeka z odlišnej 

perspektívy. Takou postavou je napríklad zdravotná sestra Pavlína z východného 

Slovenska, ktorá sa o politiku nezaujíma a Dubčeka nepozná, pod vplyvom príbuzných 

však vníma obdobie komunistickej diktatúry po roku 1948 skôr pozitívne. Jej priateľ – 

sanitkár Béďo – je, naopak, Dubčekovým nekritickým obdivovateľom. 

Tibor Žilka považuje Juríkov román za ukážku postkoloniálneho románu, ktorý 

sa snaží kriticky reflektovať veľmocenskú politiku ZSSR. Román Alexander Dubček/Rok 

dlhší ako storočie je vskutku ostrou kritikou koloniálnej politiky ZSSR a brežnevizmu, 



 126 

 

odkrývaním neustáleho zasahovania do vnútorných záležitostí cudzieho štátu (Žilka, 

2019, s. 344). Spolu s Juríkovým románom Smrť ministra ide o ukážku dokumentárno-

životopisného podžánru postkoloniálneho románu (Žilka, 2018, s 157). Juríkov román 

Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie pracuje s už spomenutou metódou 

dekonštrukcie histórie i odmýtizovania jej významných predstaviteľov.106  

Jurík vo svojom románe ponúka analýzu Dubčekovho charakteru, občianskych 

a politických postojov na mnohé otázky nielen prostredníctvom dialógov s osadenstvom 

nemocnice, ale aj cez jeho rozsiahle monológy a úvahy. Aj v nich sa snaží hájiť svoje 

kroky hlavne poukazovaním na dobové okolnosti, no v istých pasážach (na základe 

aktuálnejších informácií) prehodnocuje ich správnosť. Juríkov román trpí miestami 

schematickosťou vedľajších postáv, preráža z nich autorský zámer „rozpitvávať“ 

Dubčekovu osobnosť z istého aspektu. Na druhej strane Juríkovo úsilie podať komplexný 

a mnohovrstevný pohľad na Dubčeka je evidentné a oceniteľné.  

V porovnaní s Banášovou knihou je v Juríkovom románe oslabený aspekt 

heroizácie a martýrstva hlavného hrdinu, absentuje v ňom explicitný protičeský 

a antihavlovský postoj. Hoci aj v tejto knihe sa odhaľujú isté Dubčekove názorové 

rozpory s Václavom Havlom, na mnohých miestach sa Dubček v prvej osobe vyznáva 

z podpory Havlovi107, či už po jeho zvolení za prezidenta, alebo pri nesúhlasnom postoji 

k rozdeleniu Československa. Napriek konfrontačnému tónu románu sa Ľuboš Jurík 

v jeho epilógu priznáva k obdivu k Dubčekovi. Takýto typ politika mu na aktuálnej 

slovenskej politickej scéne podľa jeho slov chýba. Po hlbšom skúmaní Juríkovho postoja 

k Dubčekovi musíme konštatovať, že je blízky postoju románovej postavy doktora 

Rozmana.108  

Román mal relevantný čitateľský i kritický ohlas109 a už krátko po jeho 

publikovaní sa objavili správy o snahe pretlmočiť ho do filmovej podoby. Samotný Jurík 

to potvrdil v rozhovore pre TASR vo februári 2016: „Už je hotový scenár, napísal ho 

zaujímavý dramatik Viliam Klimáček, s ktorým som si ja dvakrát nerozumel, ale teraz 

 

 

 
106 Takéto postmoderné odmýtizovanie známej osobnosti priznáva aj samotný Jurík: „To bola jedna z 

mojich hlavných úloh, že ho mám odmýtizovať – nechcem postaviť žiadny kamenný pomník, ale urobiť 

z neho človeka [...]. Bol dosť labilná povaha, vonkoncom to nie je zheroizovaný človek, ale človek z 

mäsa a kostí, ktorý si v živote veľa vytrpel“ (Jurík, 2016). 
107 Dubček v Juríkovom románe napríklad spomína, že v januári 1989 poslal Milošovi Jakešovi a Gustávovi 

Husákovi ostrý protest proti uväzneniu Václava Havla (Jurík, 2015, s. 159).   
108  Jurík bol napríklad rovnako ako Rozman vedený v zväzkoch Štb ako agent tajnej spolupráce. 
109  Jurík získal prémiu a Cenu čitateľov Literárneho fondu za pôvodnú slovenskú literárnu tvorbu za rok 

2015. 



 127 

 

som pochopil, že je naozaj dobrý. Tohto roku by sa mal film začať realizovať“ (Jurík, 

2016). 

V apríli roku 2018 mal v slovenských kinách premiéru film režiséra Laca Halamu 

Dubček – Krátka jar, dlhá zima. Okrem Viliama Klimáčka bol ako spoluscenárista 

uvedený aj Ľuboš Jurík, čo mohlo vyvolať očakávanie, že pôjde o filmové 

spracovanie Juríkovho románu. Hoci jeden z recenzentov filmu Juraj Kovalčík (2018) 

označil román Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie za predlohu Halamovho filmu, 

odlišnosti medzi týmito dielami sú také výrazné, že hraný film sa nedá považovať za 

adaptáciu románu v zmysle komplexnej nadväznosti. Halamov film už titulkami vo 

svojom úvode pripomína, že je inšpirovaný skutočnými udalosťami. Fiktívnych pasáží 

i postáv je v ňom nepomerne menej ako v Juríkovom románe. Filmové dielo 

s charakterom dokudrámy síce rovnako využíva motív Dubčekovho návratu do minulosti, 

miestom spomienok známeho politika však nie je nemocnica po jeho autonehode, ale 

chvíle tesne pred autonehodou. Dubček sa ponára do svojej minulosti počas osudnej cesty 

do Prahy 1. 9. 1992 po krátkom dialógu s vodičom služobného BMW. Kým román 

Ľuboša Juríka odhaľuje Dubčekov život od detstva až po jeho smrť, film sa zameriava na 

najdramatickejšiu i najznámejšiu časť jeho života – obdobie od marca do septembra 1968. 

Tretiu časovú rovinu filmu tvorí približne trojminútová pasáž približujúca Dubčekovo 

dochádzanie do práce v úlohe robotníka v roku 1978. Táto sekvencia je však len stručnou 

a nevýraznou ilustráciou Dubčekovho pádu z vysokej straníckej funkcie do úlohy 

perzekvovaného a bezmocného občana. 

Medzi Juríkovým románom a filmom Laca Halamu nájdeme istú parciálnu 

nadväznosť v podobe podobných pasáží, ktoré sa viažu predovšetkým na priebeh noci na 

ÚV KSČ z 20. na 21. augusta, a tiež na rokovania v Moskve v dňoch 23. až 26. augusta 

1968. Tieto podobné opisy politických rokovaní však majú korene v Dubčekovej 

autobiografii Nádej zomiera posledná, z ktorej viaceré časti parafrázoval vo svojom 

románe Ľuboš Jurík. Práve Dubčekov autobiografický materiál je možné považovať za 

výraznejší pretext filmu Laca Halamu než Juríkovu beletristickú fikciu. Charakter 

a narácia filmu scenáristov Klimáčka a Juríka zároveň odkazujú aj na už 

analyzovanú epizódu Musíme se dohodnout z cyklu České století. 

  



 128 

 

5.9. Komparácia filmu Dubček s televíznym filmom Musíme se dohodnout 

 

Už po premiére filmu Dubček – Krátka jar, dlhá zima si viacerí recenzenti všimli jeho 

výraznú podobnosť s televíznou epizódou Musíme se dohodnout (2014) z cyklu České 

století.110 Halamov film je blízky Sedláčkovmu televíznemu filmu nielen žánrom 

dokudrámy, zameranej dominantne na zobrazenie prvého týždňa po okupácii 

Československa z pohľadu A. Dubčeka, ale aj svojím „televíznym“ charakterom – 

dominanciou dlhých interiérových scén a istou exteriérovou chudobou. Takýto charakter 

slovenského celovečerného filmu môže byť aj dôsledkom faktu, že bol pôvodne 

pripravovaný ako televízny projekt, navyše jeho režisér Halama má oveľa výraznejšie 

skúsenosti s tvorbou televíznych filmov.111 Slovenský režisér, podobne ako Sedláček, 

pracuje nielen so slovenskými a českými hercami, ale do úloh predstaviteľov 

moskovského politbyra obsadil po rusky hovoriacich hercov, čo zvyšuje autenticitu 

a dokumentárny charakter diela. Film Dubček – Krátka jar, dlhá zima síce nevyužíva 

dokumentarizujúce titulkové popisy ku každému z významnejších aktérov filmu, 

zachováva však titulky pri označovaní miesta a času jednotlivých sekvencií. Obe 

audiovizuálne diela spája aj český herec Jiří Zapletal, ktorý v nich stvárňuje rovnakú 

postavu Smrkovského. 

Dokumentárny charakter filmu zvýrazňuje režisér Halama aj frekventovaným 

využívaním archívnych záberov z roku 1968, ktorými obohacuje hrané pasáže 

rekonštruujúce politické udalosti. Zároveň sa však snaží ponúknuť subjektívnejší pohľad 

na Dubčeka aj cez jeho vnútorné monológy. Jeho osobnú drámu autori diela metaforizujú 

prostredníctvom snového motívu topenia sa v hlbokej vode,112 ktorý sa dá zároveň 

interpretovať aj ako pád Dubčekovej popularity po lete 1968, keď si získal priaznivcov aj 

medializovaným zoskokom z mostíka na kúpalisku v Santovke.  

Problémom filmu Dubček – Krátka jar, dlhá zima je jeho nezvládnutá dramaturgia. 

Mix dokumentárnych a hraných sekvencií v ňom pôsobí neorganicky a rušivo, snaha 

vytvoriť autentický obraz politika je narúšaná nielen jeho (pre súčasníka) patetickým 

slovníkom, ale navyše i neoriginálnymi snovými víziami. V úvode filmu sa scenáristi 

 

 

 
110   Kritička Eva Vženteková (2018) dokonca považuje toto epigónstvo za jeden z problémov filmu. 
111   Laco Halama predtým zrežíroval iba jeden celovečerný film pre kiná, a to Tábor padlých žien (1997). 
112  Ako postrehla kritička Eva Vženteková (2018), tento konvenčný symbol osobného zápasu sa objavuje 

aj v súčasných slovenských filmoch Piata loď (2017) či Nina (2017).  



 129 

 

snažia rozvíjať originálny motív rodinného života politika cez postavy Dubčekovej 

manželky a jeho syna Milana, v závere filmu sa však táto línia vytráca a Dubček začína 

byť vnímaný skôr ako súčasť kolektívneho hrdinu zvádzajúceho svoj zúfalý boj 

s moskovskou diktatúrou. S výnimkou ústrednej línie z roku 1968 sú ďalšie dve línie iba 

nedramatickými a nevypointovanými sekvenciami, zábery z 1. 9. 1992 sa nesnažia ani 

naznačiť Dubčekovu osudnú autonehodu z toho istého dňa. Funkcia týchto dvoch krátkych 

nedramatických dejových línií v súvislosti s dominantou dramatickou líniou nie je jasne 

odôvodnená. Obe len znásobujú antikatarzný motív sklamania z vývoja po auguste 1968 

a Dubčekov pocit životnej márnosti.  

Hoci v slovenskom filme je Dubček v podaní Adriana Jastrabana civilnejší 

a presvedčivejší ako jeho stvárnenie v podaní Jána Galloviča v Musíme se dohodnout, 

scenár Klimáčka a Juríka prináša konvenčnejšie zobrazenie ústredného nositeľa deja než 

šiesta epizóda z cyklu České století. Dubček v ňom nie je žiadnou kontroverznou 

postavou, nie je ani náhodou konfrontovaný so svojimi zlyhaniami ako v Juríkovom 

románe Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie. Film divákovi neponúka v súčasnosti 

obľúbený dekonštrukčný pohľad na históriu, je skôr snahou pripomenúť si Dubčeka v roku 

päťdesiateho výročia okupácie Československa, síce bez prehnaného pátosu, ale zároveň 

bez úmyslu spochybňovať jeho snahu hájiť záujmy ľudu svojej krajiny.  

Autori scenára rozvíjajú romantizujúci hrdinský mýtus o Dubčekovi ako obetavom 

politikovi nespravodlivo poníženom neľudskou diktatúrou a neprajnou dobou. Vo filme je 

evidentná snaha autorov zvýrazniť jeho pozitívne vlastnosti – hlavne oddanosť ľudu  

a zmysel pre spravodlivosť. Niekedy aj za cenu manipulácie s historickými faktmi, ako 

napr. v pasáži, v ktorej Dubček s československou delegáciou pred návratom lietadla do 

Prahy rázne prízvukuje apatickým kolegom i pilotovi „bez Kriegla neletím“, až kým 

Kriegla neprivezú na letisko. Podľa Dubčekovej autobiografie bol Kriegel pri nástupe 

československej delegácie do lietadla už v jeho vnútri (čo je zachytené i v televíznom 

filme Musíme se dohodnout). Klimáček s Juríkom chceli vyfabulovanou scénou 

pravdepodobne ospravedlniť moment zásadnej Dubčekovej prehry a odviesť divácku 

pozornosť smerom k jeho úsiliu chrániť týmto aktom životy jeho kolegov i spoluobčanov. 

Bohužiaľ, ani táto fiktívna scéna zásadne nezmení záverečný filmový obraz Dubčeka ako 

porazeného a poníženého politika.  

Film Dubček – Krátka jar, dlhá zima si vyslúžil prevažne vlažné alebo negatívne 

hodnotenia filmových recenzentov. Sklamanie kritikov bolo často prezentované už 

v názvoch ich recenzií: „Film o Dubčekovi je premárnenou šancou“ (Pavlík, 2018) či 



 130 

 

„Zaužívaný obraz Dubčeka nový film nenarušil“ (Krivošík, 2018). Opatrné a nevýrazné 

priblíženie významnej slovenskej historickej osobnosti neprinieslo filmu ani výrazný 

divácky ohlas. V slovenských kinách ho videlo iba 11 808 divákov (Anonym, 2018), 

v rámci televíznej premiéry 21. augusta 2018 si ho na obrazovkách RTVS pozrelo 269-

tisíc divákov (JF, 2019).  

 

5.10. Dekonštrukcia Dubčekovho mýtu v slovenských dokumentárnych filmoch 

 

Od prelomu druhej a tretej dekády tohto tisícročia ponúkla slovenská dokumentárna tvorba 

tri pozoruhodné filmy pripomínajúce si život a odkaz Alexandra Dubčeka. Tieto diela 

prehodnocujú doterajšie mýty o predstaviteľovi Pražskej jari a vnímajú ho v nových 

kontextoch. Nevnucujú divákom jednoznačný ideologicky vyhranený pohľad na tohto 

známeho politika, využívajú postupy filozofickej dekonštrukcie. Ide o diela tvorcov, ktorí 

sú od Dubčeka minimálne o dve generácie mladší, nie sú poznačení obdobím jeho 

najväčšej slávy v roku 1968. Filmy navyše vznikli v spoločenskom období po vražde 

novinára Jána Kuciaka a následnom politickom páde premiéra Roberta Fica v roku 2018, 

ktorý Dubčekov mýtus často využíval v politickej prezentácii. Aj kvôli frekventovanému 

zneužívaniu Dubčekovho zromantizovaného obrazu bývalými komunistami 

a nacionalistami, najmä medzi liberálnejšie orientovanou verejnosťou, atraktivita tohto 

politika pomaly upadá. Dubčekovská epizóda z cyklu Slovenský panteón a dva 

dokumentárne filmy Roberta Kirchhoffa z rokov 2022 až 2023 sú určené aj kritikom 

dubčekovských mýtov.  

V roku 2020 odvysielala RTVS trištvrtehodinový hraný dokument o Alexandrovi 

Dubčekovi v cykle Slovenský panteón. Samotný cyklus nadväzoval na televíznu anketu 

Najväčší Slovák a mal ambíciu netradičnou formou priblížiť jedenásť najpopulárnejších 

historických osobností slovenskej histórie.113 Televízna epizóda nazvaná Alexander 

Dubček, ktorú pripravil scenárista Tomáš Dušička a režisérska trojica Petra Vavrová, Peter 

Núñez a Tomáš Karásek, využíva formu dokudrámy – mixu hraných a dokumentárnych 

pasáží. 

Formálnou zaujímavosťou diela bol spôsob prepojenia týchto žánrovo 

diferentných častí – civilne štylizovaný komentátor Štefan Chrappa navštevuje jednotlivé 

 

 

 
113 Peter Núñez, ktorý bol pod projektom podpísaný ako režisér, hovorí, že diváci by nemali čakať obyčajný 

dokument: „U nás je podobný formát veľmi vzácny, v zahraničí naopak celkom bežný“ (Anonym, 2020).  



 131 

 

scény z Dubčekovho života prezentované hercami. Televízny program využíva aj 

komentár Dušana Jamricha, vizuálne atraktívnu a dynamickú infografiku, archívne zábery 

a fotografie i výstupy dvoch renomovaných historikov. Hoci kvalita hraných pasáží tejto 

epizódy je diskutabilná – predovšetkým kvôli nepresvedčivému hereckému výkonu 

Maroša Laurinca v úlohe Dubčeka, literárnym replikám i nevýraznej dramatickej výstavbe 

niektorých výstupov, informačná hodnota dokudrámy je (aj vzhľadom na jej minutáž) 

prekvapivo vysoká.  

Autori sa snažili divákom ponúknuť dokument držiaci sa historických faktov, 

čomu napomohli i odborné komentáre historikov – Čecha Michala Macháčka a Slováka 

Stanislava Sikoru. Obaja odborníci sa snažia vnímať pôsobenie Dubčeka v dobových 

kontextoch a nevyhýbajú sa ani konfrontačným témam. Spolu s komentátormi odhaľujú 

Dubčekovu pasivitu počas čistiek v 50. rokoch, komentár ho otvorene označuje za 

stalinistického funkcionára. Aj hranou formou je tu stvárnená Dubčekova zásadná 

politická chyba, keď je ešte osem dní pred okupáciou Československa presvedčený, že 

pripravované politické opatrenia Moskvy, o ktorých ho informuje Brežnev, bude schopný 

zvládnuť. Historici sa v dokudráme venujú okolnostiam podpisu „obuškového zákona“, 

ktorý výrazne poškodil Dubčekovej popularite v Československu. Zároveň však hraný 

dokument vyzdvihuje jeho odvahu v SNP, opisuje dôvody jeho obľúbenosti v roku 1968 

v Československu i vo svete. Vecnosti televízneho filmu napomáha aj vyhnutie sa 

konšpiráciám o Dubčekovej dopravnej nehode. Epizóda z cyklu Slovenský panteón 

reprezentuje vizuálne atraktívny vzdelávací dokument pre široké publikum, dominantne 

je však určený mladej mediálne gramotnej generácii.  

Otvorená ruská vojenská agresia na Ukrajine od februára 2022 vyvolala 

v spoločnosti aj spomienky na imperiálnu agresiu pod vedením Sovietskeho zväzu v 

Československu roku 1968. Dubčekov vzdor voči sovietskej imperiálnej politike sa opäť 

dostal do pozornosti Slovákov, jeho príbeh začal byť zaujímavý aj pre mladé publikum. 

Otvorení rusofili na čele s Robertom Ficom sa naopak začali od adorácie Dubčeka 

odvracať a za objekt svojho uctievania si vyhliadli Dubčekovho tradičného protivníka – 

oportunistu a pragmatika Gustáva Husáka.114  

 

 

 
114 Dňa 10. januára roku 2024 sa slovenský premiér Robert Fico prišiel pokloniť k hrobu Gustáva Husáka 

s odôvodnením, že cíti potrebu prejaviť mu „úctu a rešpekt“. Toto gesto označil Martin M. Šimečka 

(2024) nielen ako prejav Ficovho odporu voči Západu a liberálnej demokracii, ale aj ako výzvu svojim 

voličom, aby stratili ostych a prihlásili sa k nostalgii za komunistickým režimom počas Husákovej éry 

(1969 – 1989). 



 132 

 

V novembri 2022 verejnoprávna RTVS uviedla dokumentárny film Anatómia 

skoku do prázdna režiséra Roberta Kirchhoffa. Film približuje Alexandra Dubčeka 

prostredníctvom komentára režiséra filmu, rozhovorov s pamätníkmi i archívnych záberov 

od jeho detstva v utopickej komúne v Kirgizsku, cez jeho populárne obdobie v roku 1968, 

údel disidenta i jeho návrat do veľkej politiky v roku 1989. Televízny strihový dokument 

s prvkami filmovej eseje otvára doteraz málo medializované témy v súvislosti  

s Dubčekom, napríklad jeho vzťah k viere a cirkvi, resp. reflexiu jeho prodemokratického 

odkazu v Sovietskom zväze. Výraznou témou filmu je aj mapovanie evolúcie  

a pretrvávajúceho vplyvu ruskej imperiálnej politiky v našom regióne. Kirchhoffov 

dokument sa tiež zaoberá aj Dubčekovým aktuálnym odkazom v slovenskej a českej 

spoločnosti i politike. 

V septembri 2023 mal v slovenských kinách premiéru celovečerný dokument 

Roberta Kirchhoffa Všetci ľudia budú bratia. Podobne ako Kirchhoffov televízny 

dokumentárny film sa venuje zlomovým udalostiam v Dubčekovom živote a jeho vplyvu 

na dobovú i súčasnú slovenskú politiku, tentoraz však bez autorského komentára 

i s menším podielom známych archívnych materiálov. Aj tento portrét ponúka rozporný 

obraz známeho slovenského politika – pripomínajú sa tu jeho ľudské kvality, no pamätníci 

ho označujú aj ako utopistu, zbabelca či komunistu oddaného straníckej disciplíne. Motív 

ruského, resp. sovietskeho imperializmu tu nie až taký výrazný, film akcentuje 

privlastňovanie si Dubčekovho odkazu súčasnými kryptokomunistickými, 

nacionalistickými i antisystémovými zoskupeniami.  

Vo filme Všetci ľudia budú bratia je jednou z ústredných tém mýtizácia Alexandra 

Dubčeka rôznymi, často antagonistickými, záujmovými skupinami. Objavuje sa v nej 

viackrát motív Dubčekovej busty ako petrifikovaného symbolu slávneho politika, ktorého 

uctievanie má na Slovensku niekedy až sakrálny rozmer. Režisér Kirchhoff takúto 

idealizáciu Dubčeka odmieta: „Na rozdiel od Čechov, rodených heretikov, sme si zvykli 

nepolemizovať. Máme pocit, že keď do niečoho vstúpime kriticky, sami sa staneme terčom 

útokov. Preto sme blahosklonne dovolili, aby o Dubčekovi vznikli adoračné práce, ktoré 

ho vykresľujú takmer ako svätca. Myslím si, že si taký prístup nezaslúži“ (Kúdelová, 2023). 

 

5.11. Demýtizujúci pohľad na Dubčeka v českej filmovej tvorbe 

 

V Čechách je obraz Dubčeka ako reformátora a demokrata už od čias novembra 1989 

čoraz menej atraktívny. Prevláda tendencia vnímať ho ako predstaviteľa 



 133 

 

prednovembrového obdobia a nevýrazného politika, resp. straníckeho funkcionára, ktorý 

dnešnému publiku už nemá čo povedať. Z českých dokumentaristov sa mu výraznejšie 

venoval predstaviteľ československej novej vlny Karel Vachek115, v súčasnosti nie je 

atraktívnym hrdinom ani pre hraný film. Keď v roku 2018 Robert Sedláček realizoval film 

Jan Palach, ktorý sa zachytáva obdobie Palachovho života od leta roku 1967 do jeho 

upálenia sa v januári 1969 a približuje v ňom atmosféru Pražskej jari i okupácie 

Československa, Dubčeka v ňom priblížil len archívnymi zábermi v televíznom vysielaní 

a plagátmi na jeho podporu v uliciach Prahy. Predstaviteľov reformnej politiky vo filme 

reprezentuje predseda Národného zhromaždenia Josef Smrkovský, ktorý prejavuje ochotu 

diskutovať s vysokoškolskými študentmi.116  

Ako výrazná a kľúčová postava sa Dubček objavil v roku 2020 vo filme Havel 

režiséra Slávka Horáka, ktorý bol spolu s Rudolfom Suchánkom autorom scenára. 

Historicky prvý slovenský líder KSČ je v úvode snímky zobrazený ako veľký vzor 

Václava Havla v období Pražskej jari. Havel s hercom Pavlom Landovským o deväť rokov 

neskôr Dubčekovi ponúknu na podpis Chartu 77, no ten to odmietne. Havel tento postoj 

vníma ako Dubčekovu zradu vlastných ideálov a nedokáže mu to odpustiť ani v roku 1989, 

keď sa rozhodne kandidovať na prezidenta. Havel je vo vzťahu k Dubčekovi nielen víťaz 

v boji o kandidatúru na československého prezidenta, ale aj jasný morálny víťaz, ktorý má 

za sebou autentickejšiu skúsenosť s bojom proti totalitnému režimu. V Horákovom filme 

sa objavujú prvky demýtizácie Václava Havla, hlavne v súvislosti s vykreslením jeho 

promiskuity a problematického vzťahu s manželkou Oľgou i s využitím netradične 

naturalistických scén (napr. Havel močiaci spolu s Dubčekom za budovou divadla). 

Z ideologického hľadiska však ponúka film v Čechách tradičný pohľad na Havla ako 

ústredného lídra demokratizácie československej spoločnosti. Dubček, ktorý je vo filme 

opäť stvárnený Adriánom Jastrabanom (s takmer identickým prejavom a výzorom ako 

v Halamovom filme), je tu opatrným politikom zrádzajúcim vlastné ideály. 

V roku 2023 mali v Českej republike premiéru dva filmy pripomínajúce si osudy 

komunistického politika Františka Kriegla, ktorý ako jediný odmietol podpísať 

 

 

 
115 Dubček sa objavuje vo Vachekovom dokumentárnom filme Spříznení volbou z roku 1968 i porevo-

lučných snímkach Nový hyperion aneb Volnost, rovnost, bratství (1992) a Komunizmus a sieť alebo 

Koniec zastupiteľskej demokracie (2019). 
116  Zaujímavosťou postavy Smrkovského je, že je už tretíkrát v hranom filme (po televíznej epizóde 

Musíme se dohodnout a filme Dubček – Krátka jar, dlhá zima) stvárnená hercom Jiřím Zapletalom.  

 



 134 

 

Moskovské protokoly. Prvým bol dokumentárny film Martina Šmídmajera a Miloslava 

Šmídmajera Sám proti Moskve. Druhým bol koprodukčný hraný film Petra Nikolaeva 

Muž, ktorý stál v ceste (ČR/Ukrajina/Litva). Tieto diela majú tendenciu vyzdvihovať 

radikálny Krieglov postoj voči okupácii Československa ako principiálnejší i správnejší 

postoj než bola Dubčekova rezignácia voči Brežnevovmu diktátu.117 Predovšetkým 

Nikolaevov hraný film podľa scenára Ivana Fílu ponúka cez dramatický príbeh hlavného 

protagonistu výraznú alegóriu boja voči imperiálnej politike Moskvy. Krieglovým 

výrazným antagonistom vo filme nie je iba Brežnev, ale i Gustáv Husák, s ktorým ho 

spájal dlhoročný priateľský vzťah. Husák v podaní Adriana Jastrabana je pôsobivo 

vykreslená negatívna postava oportunistu a politického manipulátora, ktorý sa dostane na 

politické výslnie vďaka kolaborácii s Moskvou. Dubček, stvárnený Danielom Heribanom, 

je v úvode filmu zobrazený ako jasná autorita a Krieglov spojenec, po okupácii 

Československa je však zdrvený, nedokáže zaujať jasné stanovisko. Film ho neskôr 

predstavuje ako emocionálne labilného človeka, ktorý svoj známy prejav národu po 

návrate z Moskvy (27. 8. 1968) dokáže predniesť až po podaní posilňujúcej injekcie. 

Neskôr sa podriadi tlaku Husákovského vedenia KSČ a hlasuje za vylúčenie Kriegla zo 

strany.  

Nikolaevov film Muž, ktorý stál v ceste reprezentuje v súčasnosti rozšírený český 

výklad Pražskej jari, v ktorom Dubček sklamal nádeje prodemokratických občanov. 

Jednoznačným hrobárom obrodného procesu je podľa tohto výkladu považovaný Gustáv 

Husák. Na Slovensku sa s takýmto kritickým pohľadom na najznámejších slovenských 

politikov povojnového Československa stretávane len zriedka. U Husáka aj jeho slovenskí 

kritici uznávajú jeho zásluhy o vznik česko-slovenskej federácie. Podobne aj Dubčekove 

politické chyby v rokoch 1968 a 1969 sú u nás ospravedlňované predovšetkým jeho 

snahou o ekonomické i politické pozdvihnutie Slovenska. 

 

 

 
117 Od roku 2016 sa v slovenských i českých médiách objavujú správy o snahe medzinárodného kolektívu 

filmárov realizovať scenár slovenského tvorcu Karola Hlávku Dubček – Ľudská tvár. To, že sa projekt 

doteraz nepodarilo finančne zabezpečiť, môže byť aj odrazom faktu, že pre európskych producentov 

(mimo Čiech a Slovenska) nie je postava komunistického reformátora v súčasnosti až taká atraktívna. 

 



 135 

 

6 ZÁVER 

 

Cieľom tejto učebnice je priblížiť evolúciu kultúrotvorných naratívov v kontexte 

historického žánru v slovenskej (a okrajovo i českej) filmovej a televíznej tvorbe. 

Zameriava sa na štyri tematické okruhy historického žánru, ktoré majú v slovenskej 

kinematografii relevantnú a historicky podmienenú tradíciu a sú zároveň atraktívne aj pre 

súčasných tvorcov.  

Prvou skúmanou témou je jánošikovský mýtus, ktorý patrí v posledných dvoch 

storočiach medzi najvýznamnejšie slovenské folklórne legendy. Prvé tri filmové 

spracovania tejto legendy sa stali zásadnými piliermi (česko)slovenskej kinematografie. 

Titul Jánošík je spojený s prvým slovenským zachovaným hraným filmom z roku 1921 

režiséra Jaroslava Siakeľa, divácky i umelecky výnimočne úspešným československým 

dielom medzivojnového obdobia režiséra Martina Friča (1935) a tiež historicky divácky 

najúspešnejším hraným slovenským dvojdielnym veľkofilmom Paľa Bielika (1962 – 

1963). Spomínané diela využívajú dramatickú zápletku i viaceré motívy zo známej 

divadelnej hry Jiřího Mahena Janošík, majú charakter tzv. národných filmov a zároveň si 

vypožičiavajú výrazové prostriedky z globálne úspešných žánrových filmov (najmä 

dobrodružného žánru). Analýza Fričovho Jánošíka približuje motívy z globálnej i českej 

filmovej kultúry, ktoré tento folklórno-dobrodružný film využíva. Vďaka inteligentnému 

prepojeniu lokálnych a globálne známych naratívnych motívov sa stalo Fričovo 

spracovanie folklórnej legendy a Mahenovej drámy najikonickejším a globálne 

najpopulárnejším.  

Druhá kapitola tejto práce prináša aj pohľad na neskoršie slovenské snímky, 

v ktorých už nájdeme snahu o dekonštrukciu jánošíkovského mýtu – parodický muzikál 

Pacho, hybský zbojník, animovaný film Zbojník Jurko Viktora Kubala i zatiaľ posledný 

hraný film s touto tematikou – snímku Kasie Adamik a Agnieszky Holland Jánošík – 

Pravdivá história. Diela reprezentujú moderné jánošíkovské naratívy, ktoré nerezignujú 

na aktualizáciu folklóru, naopak, oživujú ho originálnejším a hlbším spôsobom. Ani 

v týchto filmoch nechýba vplyv globálnej popkultúry, navyše sú výraznejšie 

poznačené postmoderným tvorivým prístupom. Ten sa prejavuje frekventovanými 

intertextuálnymi odkazmi či možnosťou subverzívnej interpretácie.  

Cieľom tretej kapitoly bolo priblížiť a analyzovať relevantné české a slovenské 

audiovizuálne diela venované životu a tvorbe svätých Cyrila a Metoda od konca 80. 

rokov minulého storočia po súčasnosť. Na rozdiel od Jánošíka nie sú objektom mýtu 



 136 

 

folklórne legendy, ale hrdinovia náboženského života. Cyrilo-metodská tematika bola 

preto využívaná kresťanskou propagandou, od obdobia národného obrodenia slúžila 

i nacionálnej ideológii. Učebnica odhaľuje posuny v pohľade na túto problematiku pod 

vplyvom zmien spoločenskej a politickej situácie v posledných troch dekádach. Počas 

komunistickej vlády v Československu boli sv. Cyril a Metod na okraji mediálneho 

záujmu a boli vnímaní len ako tvorcovia prvého slovanského literárneho jazyka 

a abecedy, prípadne aj ako údajní bojovníci proti násilnej germanizácii. Problematické 

bolo ich poslanie ako šíriteľov kresťanstva a významných predstaviteľov cirkvi. Aj  

v televíznej inscenácii Solúnski bratia z roku 1988 sú Cyril a Metod vyzdvihovaní 

predovšetkým ako významní obhajcovia Slovanov a morálne autority, ich rozmer 

náboženských predstaviteľov je v úzadí. Až po roku 1989 začínajú byť tieto historické 

postavy výraznejšie prezentované ako cirkevné postavy a zásadní šíritelia kresťanstva na 

našom území. Po vzniku Slovenskej republiky v roku 1993 sú solúnski bratia ešte 

intenzívnejšie spájaní s koreňmi našej štátnosti. V slovenských dokumentárnych 

i hraných televíznych projektoch sa pozornosť zameriava na ich pôsobenie na súčasnom 

slovenskom území a vyzdvihuje sa ich prínos predovšetkým pre slovenskú kultúru  

a cirkev. Privlastňovanie si odkazu Cyrila a Metoda nie je typické iba pre slovenské 

televízne projekty. V jedinom zrealizovanom celovečernom filme o ich živote a tvorbe 

s názvom Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov (2013), ktorí iniciovali českí producenti 

(hoci aj s účasťou zahraničných koprodukčných partnerov), je nekriticky vyzdvihovaný 

vzťah Cyrila a Metoda k súčasnému územiu Moravy i k panovníkom, ktorí na ňom 

(údajne) pôsobili. Po roku 1993 začína vznikať výrazná priepasť v interpretácii cyrilo-

metodskej tradície medzi českými a slovenskými audiovizuálnymi tvorcami. Títo sa často 

orientujú na posilňovanie národných mýtov, no zároveň rezignujú na hľadanie 

objektívnej historickej pravdy. Ďalším negatívnym dôsledkom takéhoto tvorivého 

prístupu je často aj strata komunikatívnosti a atraktívnosti diel s cyrilo-metodskou 

tematikou mimo krajiny ich pôvodu.  

V období rokov 2013 až 2014 vnikli dva pozoruhodné dokumentárne filmy 

o živote a tvorbe solúnskych bratov – český Cyril a Metoděj: Dědictví otců a matek 

zachovej nám, Pane! a slovenský Misia bratov Konštantína a Metoda. Obe snímky sú 

charakteristické snahou o komplexnejší a objektívnejší pohľad na spomínaných svätcov, 

no v oboch je prítomná národná perspektíva i výrazný konfesný pohľad. 

Trend dekonštrukcie relevantných kultúrnych mýtov neobišiel ani na cyrilo-

metodskú legendu. Ironický či parodický prístup k tejto tematike využívajú audiovizuálne 



 137 

 

diela šírené často aj na internetovej platforme, ktoré oslovujú prioritne mladú generáciu.     

Práca analyzuje tri takého diela – epizódu z českého animovaného cyklu Dějiny udatného 

českého národa, epizódu zo slovenského animovaného internetového cyklu Kapurková  

a slovenský postmoderný webseriál Soloon Brothers. Tieto diela popularizujú cyrilo-

metodskú tému aj v rámci publika, pre ktoré je tradičný pohľad na solúnskych bratov 

neatraktívny. Uchovávajú tým cyrilo-metodský diskurz v povedomí širšieho 

obyvateľstva a majú tiež potenciál ovplyvňovať aktuálny spoločenský postoj k tejto téme. 

Tretím tematickým okruhom analyzovaných filmov sú diela s problematikou 

holokaustu a vojnového antisemitizmu. V hranom filme sa prvýkrát objavila v roku 1940 

v britskej snímke Carola Reeda Night Train to Munich a v americkom filme Franka 

Borzageho The Mortal Storm. Od tej doby vznikli desiatky filmov s touto problematikou, 

predovšetkým v európskych krajinách najviac postihnutými holokaustom (v Poľsku, 

Československu, Nemecku, Francúzsku, Taliansku, Británii…), ale i v Izraeli a USA. 

Kým krátko po vojne dominovali medzi hranými filmami o perzekúcii židovského 

obyvateľstva diela postavené na fiktívnych zápletkách a fiktívnych hrdinoch, v súčasnosti 

sa čoraz frekventovanejšie stretávame so snímkami snažiacimi sa zachytiť konkrétne 

historické udalosti a skutočných hrdinov. Tento trend reprezentujú napríklad oceňované 

historické filmy Andrzeja Wajdu Korczak (1990), Stevena Spielberga Schindlerov 

zoznam (1993), Romana Polanského Pianista (2002) či Agnieszky Holland V tme (2011). 

Biografické diela majú potenciál sugestívnejšie pôsobiť na diváka, keďže sú 

psychologicky i historicky presvedčivejšie, divák je v nich nútený akceptovať násilie 

a neľudské konanie nie ako formu úniku z reality, ale ako produkt reálnych ľudí a ich 

presvedčenia. Sugestívnosť takýchto historických diel umocňuje aj fakt, že sprítomňujú 

a vyzdvihujú činy reálnych ľudí, ktorí už zvyčajne nie sú medzi nami.  

Na Slovensku najvýznamnejšie diela s témou holokaustu vznikli v období 

oslabenej politickej cenzúry v 60. rokoch a potom až koncom 80. rokov minulého 

storočia. V šesťdesiatych rokoch tu existovala predovšetkým snaha filmárov 

sprostredkovať originálne literárne diela s touto problematikou (Boxer a smrť, Námestie 

svätej Alžbety, Obchod na korze). Cez mnohé tieto adaptácie sa tvorcovia pokúsili 

autenticky sa vyjadriť aj k vlastným vojnovým traumám a s odstupom desaťročí aj 

vnútorne spracovať racionálne i emocionálne ťažko akceptovateľné skúsenosti. V roku 

1989 sa objavila krátkodobá snaha ďalšej generácie filmárov odkryť svoju minulosť pod 

nánosmi ďalšej vrstvy ideologických mýtov. V deväťdesiatych rokoch však toto úsilie 

prerušili ekonomické problémy slovenského filmu a tiež nástup nových nacionálnych 



 138 

 

mýtov a politickej reprezentácie zhovievavo pristupujúcej k politike prvej Slovenskej 

republiky.  

Tri hrané snímky o holokauste, ktoré u nás vznikli v tomto tisícročí, realizovala 

už filmárska generácia, ktorá osobne vojnu nezažila. Napriek tomu reprezentujú 

koprodukčné filmy Nedodržaný sľub, Tlmočník a Správa sugestívne a globálne 

komunikatívne diela. Nedodržaný sľub a Správa sú diela vychádzajúce zo spomienky 

preživších obetí protižidovských represií, odhaľovanie spomienok na vojnové zločiny 

a ich aktuálna reflexia súčasníkmi je ústrednou témou filmu Tlmočník. Jednou z motivácií 

dnešných filmárov približovať ťaživé historické i emocionálne skúsenosti vojnovej 

generácie je snaha rehabilitovať a uctiť si obete fašizmu i politiky vojnovej Slovenskej 

republiky. Rovnako urgentnou motiváciou je aktuálna politická a spoločenská situácia 

(nielen) na Slovensku, v ktorej opäť ožívajú extrémistické názory ospravedlňujúce 

segregačné ideológie. Približovanie osudov obetí antisemitskej politiky je v súčasnosti 

využívaný ako mimoriadne efektívny spôsob búrania nacionálnych a xenofóbnych 

mýtov. 

Záverečná kapitola je venovaná filmovej televíznej reflexii života a tvorby 

Alexandra Dubčeka v českej a slovenskej audiovizuálnej kultúre. Ťažiskovými pasážami 

práce sú analýzy troch filmových diel, ktorých hlavnou postavou je vedúca osobnosť 

Pražskej jari. Prvým je britský film Invázia (1980) režiséra Leslie Woodheada , druhým 

je epizóda z televízneho seriálu České století Musíme se dohodnout (2014) režiséra 

Roberta Sedláčka a tretím je slovenský hraný film Laca Halamu Dubček – Krátka jar, 

dlhá zima (2018). Táto kapitola ponúka nielen vzájomnú komparáciu spomínaných 

audiovizuálnych diel, ale venuje sa aj ich vzťahom k literárnym pretextom, ktorými sú 

román Zdeňka Mlynářa Mráz přichází z Kremlu (1978), Dubčekova autobiografia Nádej 

zomiera posledná (1993) a román Ľuboša Juríka Dubček. Rok dlhší ako storočie (2015). 

Analýza odhalila výrazne kritickejší, resp. ambivalentnejší pohľad na postavu Alexandra 

Dubčeka v českej televíznej epizóde Musíme se dohodnout, ktorý konvenuje s tradične 

kritickejším českým postojom k bývalému 1. tajomníkovi ÚV KSČ. V Halamovom filme 

je evidentná snaha budovať ho ako nostalgickú a pietnu spomienku na slovenského 

predstaviteľa Pražskej jari, no podobne ako v Sedláčkovej televíznej epizóde  

a v televíznom filme Invázia je tu prítomný obraz Dubčeka ako obete agresívnej 

imperialistickej politiky Sovietskeho zväzu.  

Prijatie Dubčekovho odkazu je závislý od politickej optiky, viacej obdivovateľov 

má tradične v ľavicovom politickom tábore. Jeho pozitívnejšia akceptácia na Slovensku 



 139 

 

súvisí aj s faktom, že je tu dlhodobo vnímaný ako reprezentant slovenských záujmov 

v komunistickom Československu. Aj vplyvom aktuálnej ruskej agresie na Ukrajine je 

Dubčekov odkaz, predovšetkým jeho prodemokratický postoj a dočasné vzdorovanie 

Brežnevovskej imperiálnej politike v roku 1968, stále aktuálny. V Čechách však pri 

spomienke na okupáciu Československa v roku 1968 silnie trend vyzdvihovania 

nekompromisnejšieho postoja Dubčekovho kolegu z ÚV KSČ Františka Kriegla. 

Prekladaná učebnica reflektuje aj výrazný trend dekonštrukčného pohľadu na 

zobrazovanie našej histórie. Interpretácie filmov Jánošík – Pravdivá história, televízneho 

seriálu České století či webseriálu Soloon Brothers nám ponúkli ukážky najvýraznejších 

diel spochybňujúcich tradičné formy a naratívy známych historických udalostí a legiend. 

Sú to zvyčajne diela, ktoré ponúkajú divákovi komplexnejší, často rozporný pohľad na 

historickú tému a nútia ho zaujať k nej stanovisko aj na základe vlastnej empirickej 

skúseností či širších znalosti spoločensko-politického kontextu. Tieto diela vyžadujú 

vzdelanejšieho, citlivejšieho i pozornejšieho diváka, preto zvyčajne po premiére nepatria 

medzi masovo obdivované diela. Takéto artefakty majú potenciál vytvárať nové naratívy, 

ale aj špecifickým spôsobom zachovávať a šíriť kultúrne i spoločenské tradície. Dôvodov 

nárastu umeleckých historických diel ponúkajúcich aj subverzívne čítanie je hneď 

niekoľko: môže za to oslabenie cenzúry ako následok zániku významných politických 

impérií a ideológii, ale aj vplyv globalizácie a populárnej kultúry, ktorá programovo 

pracuje so spájaným rôznorodých i protichodných publík, fúziou lokálnych a globálnych 

tém, či s prepájaním patetickej a parodickej optiky v rámci identického umeleckého diela. 

Napriek spomínanému dekonštrukčnému trendu aj v tomto tisícročí vznikajú diela 

s konvenčnejším a ideologicky podfarbeným naratívom. Zvyčajne slúžia kultúrno-

spoločenským záujmom národa či štátu, ktorý tieto diela pomáha (spolu)financovať. 

V našej učebnici je tento trend prezentovaný historickými filmami Cyril a Metod – 

Apoštoli Slovanov či Dubček – Krátka jar, dlhá zima. Zaujímavou ukážkou ideologicky 

podfarbeného diela je aj koprodukčná adaptácia Wetzlerovho románu Čo Dante nevidel 

– humanistická lágrová dráma Správa, ktorá sa dá čítať ako alegória ignorácie rozkladu 

demokratických hodnôt a nárastu intolerancie a nenávisti v súčasnej západnej 

spoločnosti. 

Učebnica Premeny historického žánru v slovenskej a českej audiovizuálnej tvorbe 

nadväzuje na interpretačné a intertextuálne metodologické prístupy semiotika Tibora 

Žilku a tradíciu výskumu filmových adaptácií (Nitrianska škola, ÚSJK). Tradičný prístup 

v interpretácii filmových a literárnych diel je v tomto texte obohatený o metódu 



 140 

 

historicko-kultúrnej kontextualizácie. Interdisciplinárne motivovaným výskumom žánru 

historického filmu táto učebnica približuje aj historické a kultúrne špecifiká, ktoré 

formovali identitu stredoeurópskeho regiónu. Veríme, že okrem teórie umenia, 

kulturológie, semiotiky, komparatistiky, bude práca obohacujúcim zdrojom poznatkov aj 

pre vedné odbory ako história, religionistika či politológia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 141 

 

OBRAZOVÁ PRÍLOHA 

 

Obr. 1. Bozk cez šatku z celovečerného filmu Jánošík (1921). Jánošíka stvárnil český 

herec Theodor Pištěk, Aničku prvá slovenská filmová herečka Mária Fábryová. 

 

 

Obr. 2. Scéna z filmu Jánošík – Pravdivá história (2009). Barbora (Sarrah Zoe Canner) 

bozkáva Jánošíka (Václav Jiráček) cez látku. 



 142 

 

 

Obr. 3. Snímka z filmu Tarzan the Ape Man (1932). Johnny Weissmüller v úlohe Tarzana 

zvoláva príslušníkov zvieracej ríše. 

 

 

Obr. 4. Paĺo Bielik ako Jánošík vo filme Martina Friča (1935) spevom zvoláva zbojnícku 

družinu.  

 

 



 143 

 

 

 
Obr. 5. Záber z dvojdielnej televíznej inscenácie Solúnski bratia (1988). Emil Horvát ml. 

ako Konštantín Cyril (vľavo) a Štefan Kvietik ako Metod.  

 

 
Obr, 6. Hlavní aktéri seriálu Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov (2013) – zľava Metod 

(Roman Zach), Rastislav (Milan Bahul), Svätopluk (Jan Jankovský) a Cyril (Ondřej 

Novák).  

 

 

 

 



 144 

 

 
 

Obr. 7. Videopozvánka na Národný pochod za život (2013) od Katechetického úradu 

Spišskej diecézy. Zdroj: https://www.youtube.com/watch?v=ND-31nGk400. 

 
 

 
 

Obr. 8. Propagačný materiál k webovému seriálu Soloon Brothers (2017). Zľava: Juraj 

Kemka ako Cyril Konštantín, Miroslav Noga ako Nostradamus a Lukáš Latinák ako 

Metod. 



 145 

 

 
Obr. 9. Organista Felix v zábere z filmu Organ (1964), v ktorom pred sochou Piety 

zakrýva tvár umučeného Krista. 

 

 

Obr. 10. Záber z filmu Hroch (1973). Herec Miroslav Homola ako minister Borovec 

paroduje Dubčekov ikonický skok do bazéna na kúpalisku v Santovke 16. 6. 1968. 



 146 

 

 
 

Obr. 11. Záber z epizódy Musíme se dohodnout (2014) z televízneho cyklu České století 

režiséra Roberta Sedláčka. Československí aktéri moskovských rokovaní pred návratom 

do vlasti čakajú pod lietadlom, či v ňom bude sedieť aj František Kriegel. Dubček 

v podaní Jána Galloviča je vľavo dole. V následnom záverečnom zábere sa od Ludvíka 

Svobodu dozvedajú, že Kriegel už sedí v lietadle a môžu nastúpiť. 

 

 

Obr. 12. Záber z filmu Dubček (2018). Adrian Jastraban ako Dubček (vľavo hore) sa 

nechce vrátiť do Prahy, kým v lietadle nebude sedieť aj František Kriegel. 

  



 147 

 

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV 

 

Knižné publikácie (monografie, učebnice, zborníky) 

 

1. ADAMICKÁ, Monika. 2019. Slovenské židovstvo v tvorbe Antona Baláža. Nitra: 

Univerzita Konštantína Filozofa. 116 s. ISBN 978-80-558-1427-8. 

2. ADAMICKÁ, Monika – MIKULÁŠEK, Alexej – TIMKO, Štefan, 2023. 

Antisemitizmus v literatúre a filme krajín V4. Interpretačné sondy. Nitra: Univerzita 

Konštantína Filozofa. 163 s. ISBN 978-80-558-2123-8. 

3. BETTELHEIM, Bruno. 2000. Za tajemstvím pohádek. Proč a jak je číst v dnešní 

době. Praha: Nakladatelství lidové noviny, 2000. 335 s. ISBN 80-7106-290-1. 

4. BLAŽEJOVSKÝ, Jaromír, 2006. Spiritualita ve filmu. Dizertačná práca. Brno: 

Masarykova univerzita. 204 s. Dostupné na internete: https://is.muni.cz/ 

th/5142/ff_d/Spiritualita_ve_filmu.pdf 

5. BOSZORÁD, Martin, 2022. Od arcitextu k pop-textu (a vice versa). Nitra: Univerzita 

Konštantína Filozofa, 150 s. ISBN 978-80-558-1989-1. 

6. BUZALKA, Juraj, 2023. Postsedliaci. Slovenský ľudový protest. Bratislava: Mamaš. 

ISBN 978-80-8268-065-5. 

7. CAMPBELL, Joseph. 2017. Tisíc tváří hrdiny. Praha: Argo. 382 s. ISBN 978-80-257-

2184-1. 

8. CIEL, Martin. 1992. Film, ilúzia a akcia. Bratislava: Slovenský filmový ústav 

a Národné kinematografické centrum. 121 s. ISBN 80-85187-03-5. 

9. CIEL, Martin. 2011. Metódy a možnosti analýzy filmového obrazu. Bratislava: 

Vysoká škola múzických umení. 42 s. ISBN 978-80-89439-14-0. 

10. CIEL, Martin, 2017. Film a politika. Ideológia a propaganda v slovenskom filme 1939 

– 1989. Bratislava: Občianske združenie Vlna. 146 s. ISBN 978-80-89550-28-9. 

11. DERRIDA, Jacques. 1993. Texty k dekonstrukci. Práce z let 1967 – 72. Bratislava: 

Archa. 141 s. ISBN 8071150460. 

12. DOLEŽEL, Lubomír. 2003. Heterocosmica. Fikce a možné světy. Praha: Karolinum. 

311 s. ISBN 80-246-0735-2. 

13. DUDKOVÁ, Jana. 2011. Slovenský film v ére transkulturality. Bratislava: 

VŠMU/Občianske združene Vlna / drewo a srd. 197 s. ISBN 978-80-89439-12-3. 

https://is.muni.cz/


 148 

 

14. DUDKOVÁ, Jana, 2021. Zmena bez zmeny. Podoby slovenskej televíznej hranej 

tvorby 1990 – 1993. Bratislava: Asociácia slovenských filmových klubov/Slovenský 

filmový ústav. 237 s. ISBN 978-80-85187-88-5. 

15. DUBČEK, Alexander, 1993. Z pamätí. Nádej zomiera posledná. Bratislava: Národná 

obroda. 295 s. ISBN 80-7094-279-7. 

16. FIALA, Miloš, 2008. Martin Frič – Muž, který rozdával smích. Praha: BVD. 298 s. 

ISBN 978-80-87090-10-7. 

17. FILOVÁ, Eva − VŽENTEKOVÁ, Eva, 2020. Slovenský štát vo filme. 

Dokumentárna a hraná tvorba po roku 1945. Bratislava: Vlna/Drewo a srd. 388 s. 

ISBN 978-80-89550-69-2. 

18. FISKE, John, 1989. Understanding Popular Culture. London: Routledge. 206 s. 

ISBN 978-0-415-07876-4. 

19. FLETCHER, Angus, 1970. Allegory. The Theory of a Symbolic Mode. 

Ithaca/London: Cornell University Press. 418 s. ISBN 0-8014-9106-1.  

20. GAŽOVÁ, Viera. 2003. Perspektívy kulturológie. Bratislava: Filozofická fakulta 

Univerzity Komenského. 260 s. ISBN 80-88901-81-2. 

21. HANÁKOVÁ, Petra, 2010. Paľo Bielik a slovenská filmová kultúra. Bratislava: 

Slovenský filmový ústav. 320 s. ISBN 978-80-85187-58-8. 

22. HANÁKOVÁ, Petra, 2024. Máme svoj film! Slovenská filmová kultúra a propaganda 

1939 – 1945. Bratislava: Slovenský filmový ústav. 424 s. ISBN 978-80-69059-00-9. 

23. HOFSTEDE, Geert – HOFSTEDE, Gert Jan, 2007. Kultury a organizace. Software 

lidské mysli: spolupráce mezi kulturami a její důležitost pro přežití. Praha: LINDE, 

2007. 335 s. ISBN 80-86131-70-X. 

24. HRBÁCSEK-NOSZEK, Magdaléna, 2015. Židovské tradície v Galante a okolí. 

Galanta : AB-ART. 215 s. ISBN 978-80-8087-207-6. 

25. HUTCHEONOVÁ, Linda, 2012. Teória adaptácie. Brno: Janáčkova akademie 

múzických umení, 2012. 232 s. ISBN 978-80-7460-027-2. 

26. JANÍK, Pavol. 1986. Vladimír Bahna. Bratislava: Tatran. 168 s. Bez ISBN.  

27. JURÍK, Ľuboš, 2015. Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie. Martin: Matica 

slovenská. 575 s. ISBN: 978-80-8128-132-7. 

28. KOLEKTÍV. 2021. Jánošík a 100 rokov slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: 

Slovenský filmový ústav. 104 s. ISBN 978-80-85187-87-8. 



 149 

 

29. KOLEKTÍV. 1988. Poučení z krizového vývoje ve straně a společnosti po XIII. sjezdu 

KSČ. Siedme vydanie. Praha: Státní pedagogické nakladatelství, n. p. [online]. [cit. 

12. 3. 2024]. Dostupné na internete: http://web.quick.cz/pr/history/pouceni.htm. 

30. KOSATÍK, Pavel. 2021. Slovenské sloletí. Praha: Torst. 407 s. ISBN 978-80-7215-

686-3. 

31. KOTTOVÁ, Anna. 2012. Mediální obraz Alexandra Dubčeka od začátku srpna 1968 

do konce května 1969 v Rudém právu, Pochodni a Lidové demokracii. (Bakalárska 

práca). Praha: Univerzita Karlova, Fakulta sociálních věd. Katedra žurnalistiky. 79 s. 

32. KOVÁČ, Milan. 2010. Teória mýtu. Bratislava: Filozofická fakulta Univerzity 

Komenského. 202 s. ISBN 978-80-89236-83-1.  

33. LAUKOVÁ, Silvia (ed.). 2013. Medzi trvaním a dejinami. Cyril a Metod 

v slovenskej literatúre. Výberová antológia. Nitra: UKF. 218 s. ISBN 978-80-558-

0381-4. 

34. LAURENČÍKOVÁ, Katarína. 2009. Jánošík vo filme. Diplomová práca. Bratislava: 

Filozofická fakulta Univerzity Komenského, 71 s. 

35. LEŠKOVÁ, Dana. 2013. Fikcia a história. K transformácii naratívov o Jánošíkovi. 

Prešov: Prešovská univerzita. 127 s. ISBN 978-80-555-0788-0. 

36. LIBA, Peter. 1991. Literatúra a folklór. Nitra: Pedagogická fakulta. 98 s. ISBN: 80-

85183-35-8. 

37. MACEK, Václav – PAŠTÉKOVÁ, Jelena, 1997. Dejiny slovenskej kinematografie. 

Martin: Osveta. 599 s. ISBN 80-217-0400-4. 

38. MACEK, Václav – PAŠTEKOVÁ, Jelena. 2016. Dejiny slovenskej kinematografie 

1896 − 1969. Bratislava : Slovenský filmový ústav, Fotofo/Stredoeurópsky dom 

fotografie. 624 s. ISBN 978-80-85739-68-8. 

39. MACEK, Václav. 1990. Elo Havetta. Bratislava: Slovenský filmový ústav. 95 s. Bez 

ISBN. 

40. MACEK, Václav. 2002. Štefan Uher 1930 – 1993. Bratislava: Slovenský filmový 

ústav. 296 s. ISBN 80-85187-30-2. 

41. MACEK, Václav. 2008. Ján Kadár. Bratislava: Slovenský filmový ústav, 360 s. 

ISBN 978-80-85187-52-6.  

42. MACHÁČEK, Michal. 2017. Gustáv Husák. Praha: Vyšehrad. 631 s. ISBN 978-80-

7429-388-7. 



 150 

 

43. MALÍČKOVÁ, Michaela. 2013. Upír ako maska inakosti. Od netvora k civilizova-

ným ochrancom ľudskosti. Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa. 142 s. ISBN 978-

80-558-0383-8.  

44. MALÍČKOVÁ, Michaela (ed.). 2017. Obrazy hrdinu v kultúrnej pamäti. Nitra: 

Univerzita Konštantína Filozofa. 174 s. ISBN 978-80-558-1235-9. 

45. MELICHERČÍK, Andrej. 1963. Juraj Jánošík. Hrdina protifeudálneho odboja 

slovenského ľudu. Bratislava: Osveta. 180. Bez ISBN. 

46. MIHÁLIK, Peter. 1994. Vznik slovenskej národnej kinematografie 1896 – 1948. 

Bratislava: Kabinet divadla a filmu SAV. 256 s. ISBN 80-967207-3-2. 

47. MIKUŠOVÁ, Monika. 2020. Obchod na korze. [Booklet Blu-ray filmu Obchod na 

korze]. Bratislava : Slovenský filmový ústav. 103 s.  

48. MLYNÁŘ, Zdeněk. 1990. Mráz přichází z Kremlu. Praha: Mladá fronta. 288 s. ISBN 

80-204-0196-2. 

49. NŰNNING, Ansgar. 2006 (ed.). Lexikon teorie literatury a kultury. Brno: Host.     912 

s. ISBN: 80-7294-170-4. 

50. PALÚCH, Martin. 2017. Cenzúra a dokumentárny film po roku 1989. Bratislava : 

Vlna/Drewo a srd.168 s. ISBN 978-80-89550-39-5. 

51. PEŇÁKOVÁ, Naděžda. 2012. Dramatická tvorba Jiřího Mahena. Diplomová práca. 

Brno: Pedagogická fakulta Masarykova univerzita. 57 s. 

52. PLAŻEWSKI, Jerzy. 2009: Dějiny filmu 1895 – 2005. Praha: Academia. 978-80-

20016-89-8. 

53. PTÁČEK, Luboš. 2019. Umění mezi alegorií a ideologií. Praha: Casablanca. 239 s. 

ISBN:978-80-87292-45-5. 

54. ROSENSTONE, Robert. 1995. Visions of the Past. The Challenge of Film to our Idea 

of History. Cambridge/London: Harvard University Press. 271 s. ISBN 978-0-674-

94098-7. 

55. ROSENSTONE, Robert. 2018. History on Film/Film on History, Third Edition. 

London/New York: Routledge. 175 s. ISBN 978-1-138-65333-7.  

56. RYCHLÍK, Jan. 2012. Češi a Slováci ve 20. století. Spolupráce a konflikty 1914 – 

1992. Praha: Ústav pro studium totalitních režimů / Vyšehrad. 688 s. ISBN 978-80-

7429-133-3. 

57. ŘEHOŘOVÁ, Irena. 2018. Kulturní paměť a film. Praha: Sociologické nakladatelství 

(Slon). 199 s. ISBN: 978-80-7419-268-5. 



 151 

 

58. STEHLÍK, Michal – GROMAN, Martin. 2021. Přepište dějiny. Brno: Jota. 264 s. 

ISBN 978-80-7565-766-4. 

59. ŠABÍK, Vincent. 2015. Národná kultúra ako rezonančný priestor. Martin: 

Vydavateľstvo Matice slovenskej, s. r. o. 416 s. ISBN: 978-80-8128-125-9.  

60. TAYLOR, Richard. 2016. Filmová propaganda. Sovětské Rusko a nacistické 

Německo. Praha: Academia. 429 s. ISBN 978-80-200-2534-0. 

61. VANČURA, Jiří. Naděje a zklamání: Pražské jaro 1968. 2. vydanie. Praha: Mladá 

fronta, 1990, 160 s. ISBN 80-204-0179-2. 

62. VARGOVÁ, Zuzana. 2011. Židovský fenomén v stredoeurópskych súvislostiach. 

Nitra: UKF. 120 s. ISBN 978-80-558-0951-9.  

63. VOGLER, Christopher. 2023. Scenáristova cesta. Praha: Akademie múzických 

umění v Praze. 403 s. ISBN 978-80-7331-623-5. 

64. VŽENTEKOVÁ, Eva. 2013. Diptych Štefana Uhra Organ a Tri dcéry. Bratislava: 

FOTOFO – Stredoeurópsky dom fotografie. 271 s. ISBN 978-80-85739-59-6. 

65. ŽILKA, Tibor. 2006. (Post)moderná literatúra a film. Nitra: UKF, FF, Ústav 

literárnej a umeleckej komunikácie, 2006, s. 78 – 96. ISBN 80-8094-041-X. 

66. ŽILKA, Tibor. 2015. Od intertextuality k intermedialite. Nitra: UKF. 146. s. ISBN 

978-80-558-0860-4. 

 

Štúdie a články v periodikách, zborníkoch a na internete 

 

1. BAKUŁA, Bogusław, 2015. Europa Środkowo-Wschodnia i jej (post)kolonialny 

świat. In: Dyskurs postkolonialny współczesnej literaturze i kulturze Europy 

Srodkowo-Wschodiej. Poznań: Biblioteka Porównań. s 13 – 97. ISBN 978-83-62298-

74-7.  

2. BARON, Saskia. 2021. The Champion of Auschwitz review - Polish movie based on 

a boxer's memoir. In: Theartsdesk.com, 8. 9. 2021. [online]. [cit. 16. 01. 2023]. 

Dostupné na internete: https://theartsdesk.com/film/champion-auschwitz-review-

polish-movie-based-boxers-memoir  

3. BENEDIKOVIČOVÁ, Mária. 2015. Svedkovia: Mečiar vedome donášal na Dubčeka 

(+ výňatky z výpovedí). In: dennikn.sk, 16. 2. 2015 [online]. [cit. 12. 3. 2022]. 

Dostupné na internete: https://dennikn.sk/50496/svedkovia-meciar-vedome-donasal-

na-dubceka-vynatky-z-vypovedi/. 

https://theartsdesk.com/film/champion-auschwitz-review-polish-movie-based-boxers-memoir
https://theartsdesk.com/film/champion-auschwitz-review-polish-movie-based-boxers-memoir


 152 

 

4. BLAŽEJOVSKÝ, Jaromír, 2013. Katolické specifikum jako východisko 

reinterpretace. In: Iluminace, roč. 25, č. 4 (92), s. 118 – 121. ISSN 0862-397X. 

5. BLAŽEJOVSKÝ, Jaromír, 2014. Na konfesním přístupu není nic špatného, pokud si 

je sám sebe vědom. Poznámky k reakci na recenzi. In: Iluminace. roč. 26, č. 1 (93), s. 

136 – 137. ISSN 0862-397X. 

6. BÜCHLER, R. Y. 1998. Znovuoživenie židovskej komunity na Slovensku po druhej 

svetovej vojne. In: Acta judaica slovaca 4. Bratislava: SNM – Múzeum židovskej 

kultúry. s. 67. 

7. ČOBEJOVÁ, Eva. 2021. Film Správa/Prečo to nie je celkom ten film, na ktorý sme 

čakali. In: Postoj.sk, 28. 9. 2021 [online]. [cit. 24. 2. 2022]. Dostupné na internete: 

https://www.postoj.sk/89170/preco-to-nie-je-celkom-ten-film-na-ktory-sme-cakali  

8. ČULEN, Anton, 2015. Protislovenská interpretácia CM misie: Cyril a Metod – 

Apoštoli Slovanov. Film, ktorý nesplnil očakávania. In: Alianciazanedelu.sk. [online]. 

[cit. 24. 2. 2022]. Dostupné na internete: http://alianciazanedelu.sk/ ?p=6118  

9. DANIŠOVÁ, Nikola. 2020. Mariana Čechová: Ikonizácia pádu a vzostupu         (v 

arcinaratívoch Popoluškinho typu) [recenzia]. In: World Literature Studies. Roč. 12, 

č. 4 (2020), s. 100 – 102. ISSN 1335-0544.  

10. ELIÁŠOVÁ, Andrea. 2014. Slovenský dokument Misia bratov Konštantína         a 

Metoda žne ohlasy a prináša aj niektoré prekvapenia. In: Rozhlas.cz, 20. 7. 2014 

[online]. [cit. 24. 2. 2021]. Dostupné na internete: 

https://www.rozhlas.cz/nabozenstvi/ zpravy/_zprava/slovensky-dokument-misia-

bratov-konstantina-a-metoda-zne-ohlasy-a-prinasa-aj-niektore-prekvapenia--

1375562  

11. FARBER, Stephen, 2021. 'The Auschwitz Report': Film Review. In: 

Hollywoodreporter.com, 19. 1. 2021 [online]. [cit. 24. 2. 2021]. 

12. Dostupné na internete: https://www.hollywoodreporter.com/news/the-auschwitz-

report-film-review 

13. FRANEK, Jaro. 2011. Miluj blížneho svojho. In Holocaust.cz, 7. 8. 2011 [online]. 

[cit. 24. 2. 2021]. Dostupné na internete: https://www.holocaust.cz/zdroje/clanky-z-

ros-chodese/ros-chodes-2004/cervenec-8/miluj-blizneho-svojho/ [cit. 24. 2. 2021].  

14. GREČNER, Eduard. 2011. Kto za pravdu horí. In: Sme.sk, 11. 1. 2011 [online]. [cit. 

24. 2. 2021]. Dostupné na internete: https://grecner.blog.sme.sk/c/252951/Kto-za-

pravdu-hori.html  

https://www.postoj.sk/89170/preco-to-nie-je-celkom-ten-film-na-ktory-sme-cakali
http://alianciazanedelu.sk/
https://www.rozhlas.cz/nabozenstvi/%20zpravy/_zprava/slovensky-dokument-misia-bratov-konstantina-a-metoda-zne-ohlasy-a-prinasa-aj-niektore-prekvapenia--1375562
https://www.rozhlas.cz/nabozenstvi/%20zpravy/_zprava/slovensky-dokument-misia-bratov-konstantina-a-metoda-zne-ohlasy-a-prinasa-aj-niektore-prekvapenia--1375562
https://www.rozhlas.cz/nabozenstvi/%20zpravy/_zprava/slovensky-dokument-misia-bratov-konstantina-a-metoda-zne-ohlasy-a-prinasa-aj-niektore-prekvapenia--1375562
https://www.hollywoodreporter.com/news/the-auschwitz-report-film-review
https://www.hollywoodreporter.com/news/the-auschwitz-report-film-review
https://www.holocaust.cz/zdroje/clanky-z-ros-chodese/ros-chodes-2004/cervenec-8/miluj-blizneho-svojho/
https://www.holocaust.cz/zdroje/clanky-z-ros-chodese/ros-chodes-2004/cervenec-8/miluj-blizneho-svojho/
https://grecner.blog.sme.sk/c/252951/Kto-za-pravdu-hori.html
https://grecner.blog.sme.sk/c/252951/Kto-za-pravdu-hori.html


 153 

 

15. GLADIŠ, Marián. 2015. Dokudráma a jej podoby v súčasnom slovenskom 

mediálnom prostredí. In: Bočák, Michal – Regrutová, Lenka – Rusnák, Juraj (eds.). 

Médiá a text 5. Prešov: Prešovská univerzita, s. 81-101. ISBN 978-80-555-1567-0. 

16. HANÁKOVÁ, Petra. 2007. Pacho, hybský zbojník. In: Pacho, hybský zbojník. 

[Booklet DVD]. Bratislava: Slovenský filmový ústav/Petit Press, 2007, s. 12 – 14. 

ISSN 1336-9768. 

17. HANÁKOVÁ, Petra, 2021. Zbojník Pištěk alebo politikum Jánošíka. In: Jánošík 

a 100 rokov slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 77 – 

85. ISBN 978-80-85187-87-8.  

18. HLÔŠKOVÁ, Hana. 2013. Národný hrdina Juraj Jánošík. In: Mýty naše slovenské. 

Bratislava: SAV, Premedia Group, s. 94 – 103. ISBN 978-80-8159-026-9. 

19. Interview s Gézou Röhrigem. 2016. In: DVD Saulův syn. Praha: Film Europe Media 

Company. 

20. JURÍK, Ľuboš. 2016. A. Dubček mal depresie, spochybňoval sám seba. In: Teraz.sk, 

2. 2. 2016 [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: 

https://www.teraz.sk/knihy/l-jurik-a-dubcek-mal-depresie-spo/179656-clanok.html 

21. KADEŘÁVEK, Šimon. 2021. Novotnému nevadil, Husák ho nenáviděl. Před 55 lety 

získal film Obchod na korze Oscara. In: Reflex.cz, 18. 4. 2021 [online]. [cit. 12. 3. 

2022]. Dostupné na internete: https://www.reflex.cz/clanek/historie/106611/ 

novotnemu-nevadil-husak-ho-nenavidel-pred-55-lety-ziskal-film-obchod-na-korze-

oscara.html 

22. KARASOVÁ, Erika. 2013. Jakubisko si vybral drsný Spiš do pripravovaného filmu 

In: Korzar.sk, 21. 1. 2013 [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: 

https://spis.korzar.sme.sk/c/6674027/jakubisko-si-vybral-drsny-spis-do-pripravova 

neho-filmu.html 

23. KENTISH, Portia. 2020. The Boxer of Auschwitz: A story of endurance and hope  

24. now set for the big screen. In: Emergingeurope.com, 23. 1. 2020 [online]. [cit. 16. 01. 

2023]. Dostupné na internete: https://emerging-europe.com/after-hours/the-boxer-of-

auschwitz-a-story-of-endurance-and-hope-now-set-for-the-big-screen/  

25. KERN, Miroslav. 2008. Vláda a premiér menia dejiny. In: Sme.sk, 3. 1. 2008 [online]. 

[cit. 12. 3. 2022]. Dostupné na internete: https://www.sme.sk/c/3659769/vlada-a-

premier-menia-dejiny.html. 

https://www.teraz.sk/knihy/l-jurik-a-dubcek-mal-depresie-spo/179656-clanok.html
https://www.reflex.cz/clanek/historie/106611/
https://spis.korzar.sme.sk/c/6674027/jakubisko-si-vybral-drsny-spis-do-pripravova%20neho-filmu.html
https://spis.korzar.sme.sk/c/6674027/jakubisko-si-vybral-drsny-spis-do-pripravova%20neho-filmu.html
https://emerging-europe.com/after-hours/the-boxer-of-auschwitz-a-story-of-endurance-and-hope-now-set-for-the-big-screen/
https://emerging-europe.com/after-hours/the-boxer-of-auschwitz-a-story-of-endurance-and-hope-now-set-for-the-big-screen/


 154 

 

26. KLUBERT, Tomáš. 22. august 1969. Prijatie “obuškového zákona“. In: Ústav pamäti 

národa [online]. [cit. 12. 3. 2022]. Dostupné na internete: 

https://www.upn.gov.sk/sk/22-august-1969-prijatie-obuskoveho-zakona/ 

27. KOPAL, Petr. 2014. Velká Morava – pokus o slovenský národní velkofilm. In: Kopal, 

Petr (ed.). Film a dějiny 4. Normalizace. Praha, s. 202 – 219. ISBN 978-80–87292-

26-6. 

28. KOPAL, Petr. 2016. Propaganda a film/Film a historiografie. (Doslov). In: Taylor. 

Filmová propaganda. Sovětské Rusko a nacistické Německo. Praha: Academia,      s. 

367 – 379. ISBN 978-80-200-2534-0. 

29. KOURA, Petr. 2009. Hroch: Příběh nejhoršího českého filmu. In: Idnes.cz, 27. 3. 

2009 [online]. [cit. 12. 3. 2022]. Dostupné na internete: 

https://www.idnes.cz/zpravy/archiv/hroch-pribehnejhorsiho-ceskeho-

filmu.A090327_143432_kavarna_bos. 

30. KOUROVÁ, Pavlína. 2008. „Dubčekovi slivovici, Brežněvovi po palici!“ Humor 

jako specifická reakce na srpnovou okupaci 1968. In: Dějiny a současnost : kulturně 

historická revue 30, č. 10/2008, s. 41 – 43. ISSN 0418-5129. 

31. KOVALČÍK, Juraj. 2018. Dubček: Prídem aj do kina, ale bude to dôstojné? (recenzia 

filmu). In: Cinemaview.sk, 11. 4. 2018 [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na 

internete: https://www.cinemaview.sk/recenzie/dubcek  

32. KRIVOŠÍK, Lukáš. 2018. Zaužívaný obraz Dubčeka nový film nenarušil. In: 

Postoj.sk, 25. 4. 2018 [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: 

https://www.postoj.sk/32691/zauzivany-obraz-dubceka-novy-film-nenarusil  

33. KRIŽKOVÁ, Eva. 2008. Príbeh o fair play. [Rozhovor s Petrom Solanom]. In: Boxer 

a smrť. [Booklet DVD]. Bratislava: Slovenský filmový ústav/Petit Press, s. 9 – 11. 

ISSN 1336-9768.  

34. LASICA, Milan. 2021. Legendárny preto, že je prvý (?) In: Jánošík a 100 rokov 

slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 38 – 39. ISBN 

978-80-85187-87-8. 

35. LONDRÁK, Miroslav. 2004. K niektorým otázkam ekonomického vývoja na 

Slovensku. In: Revolučné a protitotalitné hnutia v Európe a po II. svetovej vojne. 

Medzinárodná konferencia k nedožitým narodeninám Alexandra Dubčeka. 

Bratislava: VEDA. s. 161 – 167. ISBN 80-224-0798-4. 

https://www.postoj.sk/32691/zauzivany-obraz-dubceka-novy-film-nenarusil


 155 

 

36. MALÍČEK, Juraj. 2008. Hľa, popkultúrny hrdina (Typológia popkultúrneho hrdinu). 

In: Zborník o populárnej kultúre. Ed. M. Malíčková. Nitra: Filozofická fakulta UKF, 

s. 13 – 25. ISBN 978-80-8094-357-8. 

37. MALÍČEK, Juraj. 2021. Pop-sypte mu hrachu, budete bez strachu! In: Jánošík a 100 

rokov slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 87 – 95. 

ISBN 978-80-85187-87-8. 

38. MANNOVÁ, Elena. 2013. Mýty nie sú slovenským špecifikom. In: Mýty naše 

slovenské. Bratislava: SAV, Premedia Group, 2013, s. 7 – 18. ISBN 978-80-8159-

026-9. 

39. MAŠLÁROVÁ, Martina. 2019. Na margo adaptačných štúdií. Teórie, tendencie, 

formy. In: Slovenské divadlo, vol. 67, č. 4, s. 297 – 309. ISSN 0037-699X. 

40. MATEJČÍKOVA, Daša. 1999. Na zuby potenciálneho Jánošíka vyplatilo Štúdio 

Koliba takmer 56-tisíc korún zo štátneho rozpočtu. In: Sme.sk, 24. 6. 1999.  

[online]. [cit. 16. 01. 2023]. Dostupné na internete: 

https://www.sme.sk/c/2192914/na-zuby-potencialneho-janosika-vyplatilo-studio-

koliba-takmer-56-tisic-korun-zo-statneho-rozpoctu.html 

41. MICHALKOVÁ, Tatiana. 2017. Telo farára, obete Jánošíkovej družiny, nepodlieha 

skaze. In: Pravda.sk, 7. 10. 2017. [online]. [cit. 16. 01. 2023]. Zdroj: 

https://spravy.pravda.sk/domace/clanok/444151-telo-farara-obete-janosikovej-

druziny-nepodlieha-skaze/ 

42. PADDOCK, Carmen. 2021. ‘The Champion Of Auschwitz’ Is A Sombre Yet 

Sentimental Biopic: Review. In: Independent.co.uk, 5. 9. 2021 [online]. [cit. 16. 01. 

2023]. Dostupné na internete: https://www.indiependent.co.uk/the-champion-of-

auschwitz-is-a-sombre-yet-sentimental-biopic-review/  

43. PAŠTEKA, Július. 1976. Cesty filmu a románu In: Estetické paralely umenia. 

Bratislava: VEDA, s. 339 – 369. 

44. PAŠTÉKOVÁ, Jelena. 1990. Literárne impulzy v slovenskom hranom filme. In: 

Slovenský hraný film 1946 – 1969. Bratislava : Slovenský filmový ústav/Národné 

kinematografické centrum, s. 29 – 44. ISBN 80-851887-01-9. 

45. PAŠTÉKOVÁ, Soňa. Dialogickosť. In: Hyperlexikón literárnovedných pojmov 

[online].  [cit. 12. 3. 2020] Dostupné na internete: https://hyperlexikon.sav.sk/ 

sk/pojem/zobrazit///dialogickost 

https://www.sme.sk/c/2192914/na-zuby-potencialneho-janosika-vyplatilo-studio-koliba-takmer-56-tisic-korun-zo-statneho-rozpoctu.html
https://www.sme.sk/c/2192914/na-zuby-potencialneho-janosika-vyplatilo-studio-koliba-takmer-56-tisic-korun-zo-statneho-rozpoctu.html
https://spravy.pravda.sk/domace/clanok/444151-telo-farara-obete-janosikovej-druziny-nepodlieha-skaze/
https://spravy.pravda.sk/domace/clanok/444151-telo-farara-obete-janosikovej-druziny-nepodlieha-skaze/
https://www.indiependent.co.uk/the-champion-of-auschwitz-is-a-sombre-yet-sentimental-biopic-review/
https://www.indiependent.co.uk/the-champion-of-auschwitz-is-a-sombre-yet-sentimental-biopic-review/
https://hyperlexikon.sav.sk/


 156 

 

46. PAVLÍK, Martin Adam. 2018. Recenzia: Film o Dubčekovi je premárnenou šancou. 

In: Pravda.sk, 19. 4. 2018 [online].  [cit. 12. 3. 2020] Dostupné na internete: 

https://kultura.pravda.sk/film-a-televizia/clanok/466610-recenzia-film-o-dubcekovi-

je-premarnenou-sancou  

47. PETRANSKÝ, Ľudo. 2003. Slovenský film – zabudni na Kolibu? In: Sme.sk, 7. 3. 

2003 [online].  [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: https://www.sme.sk/ 

c/833986/slovensky-film-zabudni-na-kolibu.html  

48. ROHÁČKOVÁ, Kristina. 2018. Menzel se Simonischekem ve filmu Tlumočník 

vyrážejí na společnou pojízdnou terapii. In: iROZHLAS.cz, 15. 3. 2018. [online].  [cit. 

12. 3. 2023]. https://www.irozhlas.cz/kultura/film/recenze-tlumocnik-film-jiri-

menzel-peter-simonischek_1803151425_kro  

49. SCHNIEREROVÁ, Diana. 2019. Keď Dubček skákal do vody, Brežnev zúril. In: 

Sme.sk, 29. 1. 2019 [online]. [cit. 12. 2. 2024]. Dostupné online na internete: 

https://domov.sme.sk/c/22037873/ked-dubcek-skakal-do-vody-breznev-zuril.html 

50. SCHUTZ, Peter. 2008. Predjarie Sašu druhého. In: Sme.sk, 22. 9. 2008. [online]. [cit. 

12. 2. 2024]. Dostupné online na internete: https://korzar.sme.sk/c/4417885 

/komentar-predjarie-sasu-druheho.html 

51. SPÁČILOVÁ, Mirka. 2014. RECENZE: Rok 1968 aneb Dubček v Moskvě a České 

století v trenkách. In: idnes.cz, 16. 11. 2014 [online].  [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na 

internete: https://www.idnes.cz/kultura/film-televize/rok-1968-v-ceskem-stoleti. 

A141114_170412_ filmvideo_spm  

52. STUCHLÝ, Aleš – SCHMARC Vít. 2016. Saulův syn. Mechanika života a smrti. In: 

DVD Saulův syn. Praha: Film Europe Media Company. 

53. ŠIMEČKA, Milan, 2023. Robert Fico sa klania Gustávovi Husákovi, lebo voličom 

sľubuje návrat do šťastnej minulosti. In: dennikn.sk, 1. 2. 2023 [online]. [cit. 12. 2. 

2024]. Dostupné online na internete: https://dennikn.sk/3805053/robert-fico-sa-

klania-gustavovi-husakovi-lebo-volicom-slubuje-navrat-do-stastnej-minulosti/ 

54. ŠMATLÁK, Martin. 2008. Česko-slovenské korzovanie (dejinami), 2008. In: 

Interpretácia a film. Bratislava: Asociácia slovenských filmových klubov/Slovenský 

filmový ústav, s. 83 – 90. ISBN 978-80-969873-2-0. 

55. ŠMATLÁK, Martin. 2021. Jurko, kam ideš? Do hôr! In: Jánošík a 100 rokov 

slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 13 – 37. ISBN 

978-80-85187-87-8. 

https://kultura.pravda.sk/film-a-televizia/clanok/466610-recenzia-film-o-dubcekovi-je-premarnenou-sancou/
https://kultura.pravda.sk/film-a-televizia/clanok/466610-recenzia-film-o-dubcekovi-je-premarnenou-sancou/
https://www.sme.sk/%20c/833986/slovensky-film-zabudni-na-kolibu.html
https://www.sme.sk/%20c/833986/slovensky-film-zabudni-na-kolibu.html
https://korzar.sme.sk/
https://www.idnes.cz/kultura/film-televize/rok-1968-v-ceskem-stoleti
https://dennikn.sk/3805053/robert-fico-sa-klania-gustavovi-husakovi-lebo-volicom-slubuje-navrat-do-stastnej-minulosti/
https://dennikn.sk/3805053/robert-fico-sa-klania-gustavovi-husakovi-lebo-volicom-slubuje-navrat-do-stastnej-minulosti/


 157 

 

56. ŠMATLÁKOVÁ, Renáta. 2021. História filmu Jánošík. In: Jánošík a 100 rokov 

slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 97 – 99. ISBN 

978-80-85187-87-8. 

57. ŠPAČEK, Jozef. 2016. Nádej menom Dubček. In: Slovo/noveslovo.sk, 21. 1. 2016 

[online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: https://www.noveslovo.sk/c/ 

Nadej_menom_Dubcek  

58. ŠTEPKA, Stanislav. 2021. Od Siakeľovcov... doteraz. In: Jánošík a 100 rokov 

slovenskej filmovej kultúry. Bratislava: Slovenský filmový ústav, s. 57 – 63. ISBN 

978-80-85187-87-8. 

59. TASR. 2012. Dubček mal ešte niekoľko dní pred autohaváriou veľké politické plány. 

1. 9. 2012. [online]. [cit. 15. 3. 2020]. In: Teraz.sk, Dostupné na internete: 

https://www.teraz.sk/slovensko/dubcek-mal-este-niekolko-dni-pred-au/20851-

clanok.html 

60. TASR. 2018. Poľsko zmiernilo zákon o holokauste. In: Sme.sk, 27. 6. 2018 [online].  

[cit. 16. 01. 2023]. Dostupné na internete: https://svet.sme.sk/ c/20858684/polsko-

zmiernilo-zakon-o-holokauste.html  

61. TLAČOVÁ KANCELÁRIA KBS. 2009. V Nitre budú nakrúcať veľkofilm o sv. 

Cyrilovi a Metodovi. In: Tlačová kancelária KBS, 23. 1. 2009. [online]. [cit. 24. 2. 

2020]. Dostupné na: https://www.tkkbs.sk/view.php?cisloclanku=20090123016 

62. TAUSSIG, Pavel. 2011. Slovo historika – bonusový materiál k DVD Jánošík (1935, 

r. Martin Frič). Filmexport, [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: 

http://www.youtube.com/watch?v=V8wQJ5j2F5E&feature&list=UUvrh3MRqvm 

E0yMY1aSMNSEw  

63. THOMPSON, Anne. 1994. From the EW archives: How Steven Spielberg brought 

Schindler's List to life. [online]. [cit. 16. 01. 2023].  Dostupné na internete: https:// 

ew.com/article/1994/01/21/spielberg-and-schindlers-list-how-it-came-together/  

64. TIMKO, Štefan. 2015. Žánrová paródia v českom filme. In: Česká literatúra   a film 

II, [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: UKF. s. 110 – 123. ISBN 978-80-558-0888-8. 

65. TIMKO, Štefan. 2016. Židovská tematika v filmoch Jána Kadára. In: Židovský 

kultúrny fenomén v stredoeurópskom kontexte. [ed.] HRBÁČEK, Magdaléna. Nitra: 

Univerzita Konštantína Filozofa, s. 151 – 162. ISBN 978-80-558-1092-8. 

66. TIMKO, Štefan. 2017. Náboženské a spirituálne motívy vo filme Štefana Uhra 

Organ. In: Rudolf Dilong a stredoeurópska katolícka moderna. [ed.] GALLIK, Ján. 

Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa, s. 177 – 190. ISBN 978-80-558-1201-4. 

https://www.noveslovo.sk/c/
https://svet.sme.sk/c/20858684/polsko-zmiernilo-zakon-o-holokauste.html
https://svet.sme.sk/c/20858684/polsko-zmiernilo-zakon-o-holokauste.html
https://www.tkkbs.sk/view.php?cisloclanku=20090123016
http://www.youtube.com/watch?v=V8wQJ5j2F5E&feature&list=UUvrh3MRqvm%20E0yMY1aSMNSEw
http://www.youtube.com/watch?v=V8wQJ5j2F5E&feature&list=UUvrh3MRqvm%20E0yMY1aSMNSEw


 158 

 

67. TIMKO, Štefan. 2018. Obraz židovskej menšiny v slovenskej kinematografii.In: 

Imagológia ako výskum obrazov a kultúry. [eds.] ZELENKA, Miloš, TKÁČ-

ZABÁKOVÁ, Lenka. Nitra : Univerzita Konštantína Filozofa, 2018, s. 87 – 96. ISBN 

978-80-558-1294-6. 

68. TIMKO, Štefan. 2021. Perzekúcia židovského obyvateľstva a holokaust 

v povojnovej slovenskej kinematografii. In: Slovenské divadlo 69/ 2. 128 – 143. ISSN 

0037-699X. 

69. TOMÁNEK, Tomáš. 2019. Film o Dubčekovi, v němž si postavu Brežněva zahraje 

Francouz Depardieu, zaštítí i prezident Zeman. In: Lidovky.cz, 13. 9. 2019 [online]. 

[cit. 12. 3. 2020]. Dostupné na internete: http://www.lidovky.cz/domov/film-o-

dubcekovi-v-nemz-si-postavu-brezneva-zahraje-francouz-depardieu-zastiti-i-

prezident-zeman.A190913_171340 _ln_domov_rkj  

70. TURČAN, Vladimír. 2013. Cyril a Metod – trvalé dedičstvo. In: Krekovič, Eduard – 

Mannová, Eva – Krekovičová, Eva (eds.) Mýty naše slovenské. Bratislava: SAV, 

Premedia Group, 2013, s. 36 – 41. ISBN 978-80-8159-026-9. 

71. ŤAŽKÝ, Ladislav. 2004. Nadýchnime sa statočnosti a ľudskosti. In: Revolučné a 

protitotalitné hnutia v Európe a po II. svetovej vojne. Medzinárodná konferencia k 

nedožitým narodeninám Alexandra Dubčeka. Bratislava: VEDA. s. 20 – 26. ISBN 80-

224-0798-4. 

72. VAŇKOVÁ, Bohuslava. [nedatované]. Bohatým bral, chudobným dával, miloval, po 

hore behal a pri tom spieval alebo Na skle maľované. In: Zlatá kolekcia slovenského 

divadla [online]. [cit. 12. 3. 2023]. Dostupné na internete: 

https://zlatakolekcia.theatre.sk/inscenacia/na-skle-malovane/  

73. VRAŽDA, Daniel. 2008. Fico: Jánošík je veľký vzor mojej vlády. In: Sme.sk, 3. 1. 

2008, [online]. [cit. 12. 3. 2023]. Dostupné na internete: 

https://www.sme.sk/c/3659817/fico-janosik-je-velky-vzor-mojej-vlady.html. 

74. VŽENTEKOVÁ, Eva. 2013. Reakcia na recenziu Katolické specifikum jako 

východisko reinterpretace (Iluminace 4/2013). In: Iluminace. 2013. roč. 26, č. 1 (93), 

s. 133 – 135. ISSN 0862-397X 

75. VŽENTEKOVÁ, Eva. 2017. Protižidovské represie a holokaust v slovenských 

hraných filmoch. In KINO-IKON. 2017, roč. 21, č. 1 (41), s. 93 – 96. ISSN 1335-

1893. 

http://www.lidovky.cz/domov/film-o-dubcekovi-v-nemz-si-postavu-brezneva-zahraje-francouz-depardieu-zastiti-i-prezident-zeman.A190913_171340%20_ln_domov_rkj
http://www.lidovky.cz/domov/film-o-dubcekovi-v-nemz-si-postavu-brezneva-zahraje-francouz-depardieu-zastiti-i-prezident-zeman.A190913_171340%20_ln_domov_rkj
http://www.lidovky.cz/domov/film-o-dubcekovi-v-nemz-si-postavu-brezneva-zahraje-francouz-depardieu-zastiti-i-prezident-zeman.A190913_171340%20_ln_domov_rkj
https://zlatakolekcia.theatre.sk/inscenacia/na-skle-malovane/


 159 

 

76. VŽENTEKOVÁ, Eva. 2018. O zaskočenom lídrovi a porazenej charizme. In: film.sk, 

č. 5, 2018 [online]. [cit. 15. 3. 2020]. Dostupné na internete: 

http://www.filmsk.sk/cislo/nove-cislo-5-2018/recenzia/dubcek  

77. ZEMKO, Milan. 2004. Šesťdesiate roky. In: Revolučné a protitotalitné hnutia v 

Európe a po II. svetovej vojne. Medzinárodná konferencia k nedožitým narodeninám 

Alexandra Dubčeka. Bratislava: VEDA. s. 180 – 181. ISBN 80-224-0798-4. 

78. ŽIARISLAV. 2013. Cyril a Metod – utajený zákonník – 4-dielna filmová rozprávka 

sa našťastie skončila. In: 2012rok.sk, 6. 8. 2014 [online]. [cit. 12. 3. 2020]. Dostupné 

na internete: http://www.2012rok.sk/wp/ako-dalej/17590-cyril-metod-utajeny-

zakonnik-4-dielna-filmova-rozpravka-sa-nastastie-skoncila  

79. ŽILKA, Tibor. 2019. Násilná smrť v postkoloniálnej próze. In: Slavica 

Wratislaviensia: wielkie tematy kultury w literaturach słowiańskich 13. Tanatos 2, č. 

168, 2019, s. 337 – 348. ISSN 0239-6661. 

80. ŽILKA, Tibor. 2020. Filmová adaptácia literárneho diela In: Literatúra a jej filmová 

podoba v stredoeurópskom kontexte [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: Univerzita 

Konštantína Filozofa v Nitre, Fakulta stredoeurópskych štúdií, 2020. s. 9 – 23. ISBN 

978-80-558-1570-1. 

81. ŽILKOVÁ, Marta. 2020. Adaptačná variabilita v mediálnej tvorbe In: Literatúra a jej 

filmová podoba v stredoeurópskom kontexte [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: Univerzita 

Konštantína Filozofa v Nitre, Fakulta stredoeurópskych štúdií, 2020.     s. 33 – 41. 

ISBN 978-80-558-1570-1. 

 

Beletria a dráma 

 

1. BANÁŠ, Jozef. 2009. Zastavte Dubčeka! Príbeh človeka, ktorý prekážal mocným. 

Bratislava: Ikar. 359 s. ISBN 978-80-551-2107-9. 

2. BEDNÁR, Alfonz, 1968. 3 scenáre (Slnko v sieti, Organ, Tri dcéry). Bratislava: 

Tatran. 349 s. Bez ISBN. 

3. ČENGEL SOLČANSKÁ, Mariana. 2019. Jánošík. Bratislava: Ikar. 292 s. ISBN 978-

80-551-7032-9. 

4. JAŠÍK, Rudolf. 1962. Námestie svätej Alžbety. Bratislava: Slovenské vydavateľstvo 

krásnej literatúry. 242. s. Bez ISBN. 

5. JURÍK, Ľuboš. 2015. Alexander Dubček/Rok dlhší ako storočie. Martin: Matica 

slovenská. 575 s. ISBN: 978-80-8128-132-7. 

http://www.filmsk.sk/cislo/nove-cislo-5-2018/recenzia/dubcek
http://www.2012rok.sk/wp/ako-dalej/17590-cyril-metod-utajeny-zakonnik-4-dielna-filmova-rozpravka-sa-nastastie-skoncila
http://www.2012rok.sk/wp/ako-dalej/17590-cyril-metod-utajeny-zakonnik-4-dielna-filmova-rozpravka-sa-nastastie-skoncila


 160 

 

6. MAHEN, Jiří. 1962. Janošík – Ulička odvahy – Nasreddin. Praha: Státní 

nakladatelství krásné literatury a umění, 1962. 310 s. bez ISBN. 

7. WETZLER, Alfréd. 2009. Čo Dante nevidel. So Správou Wetzlera a Vrbu. Bratislava: 

Milanium. 328 s. ISBN 9788089178315. 

 

Anonymné internetové odkazy 

 

1. Anonym. 1968. Czechoslovakia: Into Unexplored Terrain. In: Time, 5. 4. 1968 

[online]. [cit. 15. 3. 2022]. Dostupné na internete: 

https://content.time.com/time/subscriber/ /0,33009,900048,00.html 

2. Anonym. Jánošík 1921. In: Janosik.terchova-info.sk, [online]. [cit, 9. 9. 2020]. 

Dostupné na internete: http://janosik.terchova-info.sk/janosik-1921/  

3. Anonym. Chodník cez Dunaj. In: Slovenská filmová databáza. [online]. [cit. 24. 2. 

2021]. Dostupné na internete: http://www.skcinema.sk/arl-sfu/sk/detail-

sfu_un_cat.0-000070-Chodnik-cez-Dunaj-hrany-film/ 

4. Anonym. Slovanská epopeja. Tisíc let samoty. In: Jakubiskofilm.com [online]. [cit. 

24. 2. 2021]. Dostupné na internete: http://www.jakubiskofilm.com/cs/ pripravujeme/ 

5. Anonym. Zpráva. In: Ceskatelevize.cz, [online]. [cit. 24. 2. 2021]. Dostupné na 

internete: https://www.ceskatelevize.cz/porady/11343211214-zprava/21851212031/ 

6. Anonym. 2018. Špeciálne vysielanie k augustu ‘68: Premiéru filmu Dubček v oboch 

krajinách sledovalo cez 800-tisíc divákov! In: Mediaboom.sk, 22. 9. 2018, [online]. 

[cit. cit. 15. 3. 2020]. Dostupne na internete: https://mediaboom.sk/specialne-

vysielanie-k-augustu-68-premieru-filmu-dubcek-v-oboch-krajinach-spolu-

sledovalo-cez-800-tisic-divakov 

7. JF. 2019. Slovenská filmová tvorba v roku 2018. Chýbali trháky, návštevnosť sa 

prepadla. In: Targetnews.sk, máj 2019, [online]. [cit. cit. 15. 3. 2020]. Dostupne na 

internete: http://www.targetnews.sk/clanky/item/1114-slovenska-filmova-tvorba-v-

roku-2018-chybali-trhaky-navstevnost-sa-prepadla 

8. Anonym. 2020. Film o Štefánikovi nie je obyčajný dokument. In: Rtvs.sk, 21. 7. 2020, 

[online]. [cit. 15. 3. 2020]. Dostupné na internete: https://www.rtvs.sk/novinky/filmy-

a-serialy/229753/peter-nunez-film-o-stefanikovi-nie-je-obycajny-dokument 

 

  

https://content.time.com/time/subscriber/
http://www.skcinema.sk/arl-sfu/sk/detail-sfu_un_cat.0-000070-Chodnik-cez-Dunaj-hrany-film/
http://www.skcinema.sk/arl-sfu/sk/detail-sfu_un_cat.0-000070-Chodnik-cez-Dunaj-hrany-film/
http://www.jakubiskofilm.com/cs/
https://www.ceskatelevize.cz/porady/11343211214-zprava/21851212031/
https://mediaboom.sk/specialne-vysielanie-k-augustu-68-premieru-filmu-dubcek-v-oboch-krajinach-spolu-sledovalo-cez-800-tisic-divakov
https://mediaboom.sk/specialne-vysielanie-k-augustu-68-premieru-filmu-dubcek-v-oboch-krajinach-spolu-sledovalo-cez-800-tisic-divakov
https://mediaboom.sk/specialne-vysielanie-k-augustu-68-premieru-filmu-dubcek-v-oboch-krajinach-spolu-sledovalo-cez-800-tisic-divakov
http://www.targetnews.sk/clanky/item/1114-slovenska-filmova-tvorba-v-roku-2018-chybali-trhaky-navstevnost-sa-prepadla
http://www.targetnews.sk/clanky/item/1114-slovenska-filmova-tvorba-v-roku-2018-chybali-trhaky-navstevnost-sa-prepadla


 161 

 

Citované filmy a televízne programy 

 

65,000.000 (r. Miroslav Horňák, Československo, 1961) 

Alexander Dubček (TV, r. Ivan Predmerský, Slovensko, 2010) 

Alexander Dubček – Anatómia skoku do prázdna (r. Robert Kirchhoff, Slovensko, 2022) 

Bathory (r. Juraj Jakubisko, Slovensko/Česko/Maďarsko/Veľká Británia, 2008) 

Bohéma (TV seriál, r. Róbert Sedláček, Česko, 2017) 

Boxer a smrť (r. Peter Solan, Československo, 1962) 

Braček a sestrička (Československo, 1923) 

Cnostný Metod (r. Ján Lacko, Československo, 1979) 

Collete (r. Milan Cieslar, Česko/Slovensko/Holandsko, 2013) 

Cyril a Metoděj: Dědictví otců a matek zachovej nám, Pane! (TV, r. Otakáro Mária 

Schmidt, Jana Kristina Studničková, Česko, 2013) 

Cyril a Metod – Apoštoli Slovanov (r. Petr Nikolaev, Česko/Slovensko/ Srbsko/ 

Slovinsko/Rusko, 2013) 

Cyril a Metod, z cyklu Kapurková, (internet TV, r. Jakub Kroner, Slovensko, 2014) 

Čapkovy povídky (r. Martin Frič, Československo, 1947) 

České století: Musíme se dohodnout (TV, r. Robert Sedláček, Česko, 2014) 

Československý Ježíšek (r. Richard František Branald, Československo, 1918) 

Čierny pondelok (Československo, 1923) 

Daleká cesta (r. Alfréd Radok, Československo, 1948) 

Dějiny udatného českého národa (TV, r. Pavel Koutský, Česko, 2010) 

Démanty noci (r. Jan Němec, Československo, 1964) 

Dita Saxová (r. Antonín Moskalyk, Československo, 1967) 

Dubček (r. Bohumil Musil, Československo, 1968) Dubček (r. Laco Halama, Slovensko, 

2018)  

Eroica (r. Andrzej Munk, Poľsko, 1957) 

Fanfán Tulipán (orig. Fanfan la Tulipe, r. Christian Jacque, Taliansko/Francúzsko, 1952) 

František Kriegel: Sám proti Moskvě (TV, r. Martin Slunečko, Miloslav Šmídmajer, 

Česko, 2023) 

Gottwald (TV seriál, r. Evžen Sokolovský, Československo, 1985 – 1986) 

Havel (r. Slávek Horák, Česko, 2020) 

Hej rup! (r. Martin Frič, Československo, 1934) 

Hněv (r. Zbyněk Brynych, Československo, 1977) 



 162 

 

Hordubalové (r. Martin Frič, Československo, 1937) 

Hoříci keř (TV seriál, r. Agnieszka Holland, Česko/Poľsko, 2013)  

Hroch (r. Karel Steklý, Československo, 1973)  

Chodník cez Dunaj (r. Miloslav Luther, Československo, 1989) 

Invázia (TV, orig. Invasion, r. Leslie Woodhead, Veľká Británia, 1980) 

Ida (r. Paweł Pawlikowski, Poľsko/Dánsko/Francúzsko/Veľká Británia, 2013) 

Janosik (r. Jerzy Passendorfer, Poľsko, 1974) 

Jánošík (r. Jaroslav Siakeľ, Československo/USA, 1921) 

Jánošík (r. Martin Frič, Československo, 1935) 

Jánošík I, II (r. Paľo Bielik, Československo, 1962 – 1963) 

Jánošík – Pravdivá história (r. Kasia Adamik, Agnieszka Holland, Poľsko/Slovensko/ 

Česko, 2009) 

Jan Palach (r. Robert Sedláček, Česko/Slovensko, 2018) 

Kanály (orig. Kanal, r. Andrzej Wajda, Poľsko, 1957) 

Kapitán Dabač (r. Paľo Bielik, Československo, 1959) 

Kára plná bolesti (r. Stanislav Párnický, Československo, 1985) 

Katka (r. Ján Kadár, Československo, 1949) 

Keby som mal dievča (r. Štefan Uher, Československo, 1976) 

Keby som mal pušku (r. Štefan Uher, Československo, 1971) 

Kladivo na čarodějnice (r. Otakar Vávra, Československo, 1969) 

Knieža (TV, r. Martin Kákoš, Slovensko, 1998)  

Komunizmus a sieť alebo Koniec zastupiteľskej demokracie (orig. Komunismus a síť aneb 

Konec zastupitelské demokracie, r. Karel Vachek, Česko, 2019) 

Korczak (r. Andrzej Wajda, Poľsko, 1990) 

Košické korzo na filmovom plátne (r. Alexander Lifka, Rakúsko- Uhorsko, 1909) 

Krajinka (r. Martin Šulík, Slovensko/Česko, 2000) 

Krajina po bitke (orig. Krajobraz po bitwie, r. Andrzej Wajda, Poľsko, 1970) 

Kristove roky (r. Juraj Jakubisko, Československo, 1967) 

Ľalie poľné (r. Elo Havetta, Československo, 1972)  

Legenda o lietajúcom Cypriánovi (r. Mariana Čengel Solčanská, Slovensko/Poľsko, 

2010) 

Lovec jeleňov (orig. The Deer Hunter, r. Michael Cimino, USA, 1978) 

Majster (orig. Mistrz, r. Maciej Barczewski, Poľsko, 2020) 

Matkina spoveď (r. Karel Špelina, Československo, 1937) 



 163 

 

Mestečko South Park (TV seriál, orig. South Park, r. Trey Parker, Matt Stone, USA, 1997 

– 2003) 

Milan Rastislav Štefánik (r. Jan Sviták, Československo, 1935) 

Miluj blížneho svojho (TV, r. Dušan Hudec, Slovensko, 2004) 

Misia bratov Konštantína a Metoda (TV, r. Kristián Bezák, Slovensko, 2013) 

Modlitba pro Kateřinu Horowitzovou (r. Antonín Moskalyk, Československo, 1965) 

Mojmír II (TV, r. Miloš Pietor, Československo, 1981) 

Most cez rieku Kwai (orig. The Bridge on the River Kwai, r. David Lean, Veľká 

Británia/USA, 1957)  

Musíme se dohodnout (r. Robert Sedláček, Česká republika, 2014) 

Muž, ktorý stál v ceste (orig. Muž, který stál v cestě, r. Petr Nikolaev, ČR/Ukrajina/ Litva, 

2023) 

Námestie svätej Alžbety (r. Vladimír Bahna, Československo, 1965) 

Nedodržaný sľub (r. Jiří Chlumský, Slovensko/Česko/USA, 2009) 

Nicholas G. Winton - Sila ľudskosti (r. Matej Mináč, Česko/Slovensko, 2002) 

Nickyho rodina (r. Matej Mináč, /Slovensko/Česko/USA/Veľká Británia/Izrael/ 

Kambodža, 2011) 

Nina (r. Juraj Lehotský, Slovensko/Česko, 2017) 

Nový Hyperion aneb Volnost, rovnost, bratrství (r. Karel Vachek, Česko, 1992) 

Obchod na korze (r. Ján Kadár, Ekmar Klos, Československo, 1965) 

Obrazy starého sveta (r. Dušan Hanák, Československo, 1972) 

Omša (r. Dušan Hanák, Československo, 1967) 

Operácia Dunaj (orig. Operace Dunaj, r. Jacek Głomb, Česko/Poľsko, 2009) 

Organ (r. Štefan Uher, Československo, 1964) 

Osvienčim (orig. Ostatni etap, r. Wanda Jakubowska, Poľsko, 1948) 

Pacho, hybský zbojník (r. Martin Ťapák, Československo, 1975) 

Pajácov osud (r. Otto Kováč, Československo, 1924) 

Pasažierka (orig. Pasažerka, r. Andrzej Munk, Poľsko, 1963) 

Pelíšky (r. Jan Hřebejk, Česko, 1999) 

Poklad na striebornom jazere (orig. Der Schatz im Silbersee, r. Harald Reinl, Západné 

Nemecko/ Juhoslávia/ Francúzsko, 1962) 

Pianista (orig. The Pianist, r. Roman Polanski, Francúzsko/Poľsko/Nemecko/Veľká 

Británia/ USA, 2002) 

Piata loď (r. Iveta Grófová, Slovensko/Česko, 2017) 



 164 

 

Pole neorané (r. Vladimír Bahna, Československo, 1953) 

Pomaľované vtáča (r. Václav Marhoul, Česko/Slovensko/Ukrajina, 2019) 

Popol a diamant (orig. Popiol i diament, r. Andrzej Wajda, Poľsko, Popol a diamant, 

1958) 

Posledná bosorka (r. Vladimír Bahna, Československo, 1957) 

Poslovia nádeje (r. Dušan Hudec, Slovensko, 2000) 

Povesť o Cyrilovi a Metodovi, z cyklu Hrady a povesti (TV, r. Ľuboš Midriak, Slovensko, 

1996) 

Povstalecká história (TV seriál, r. Andrej Lettrich, Československo, 1983 – 1984) 

Přežil jsem svou smrt (r. Vojtěch Jasný, Československo, 1960) 

Pytlácka historka (r. Cyril Kašpar, Československo, 1925) 

Pytlákova schovanka aneb Šlechetný milionář (r. Martin Frič, Československo, 1949) 

Romeo, Julie a tma (r. Jiří Weiss, Československo, 1959) 

Rebelové (r. Filip Renč, Česko, 2001) 

Řeka (r. Josef Rovenský, Československo, 1933) 

Samo, kupec a kráľ (r. Pavol Haspra, Československo, 1988) 

Saulov syn (orig. Saul fia, r. László Nemes, Maďarsko, 2015) 

Sedím na konári a je mi dobre (r. Juraj Jakubisko, /Československo/Západné Nemecko, 

1989) 

Schindlerov zoznam (orig. Schindler’s list, r. Steven Spielberg, USA, 1993) 

Siciliána - náhrdelník kňažnej Kanningstenovej (r. Imrich Darányi, Československo, 

1921) 

Slávnosť v botanickej záhrade (r. Elo Havetta, Československo, 1969) 

Slovenské kino: Jánošík, vykrádaný superhrdina (TV, r. Lenka Moravčíková Chovanec, 

Slovensko, 2010)  

Slovenský panteón – Alexander Dubček (TV, r. Petra Vavrová, Peter Ňúnez, Tomáš 

Karásek Slovensko, 2020)  

Slnko v sieti (r. Štefan Uher, Československo, 1962) 

Sofiina voľba (orig. Sophie’s choice, r. Alan J. Pakula, USA, 1982) 

Soloon Brothers (internet TV, r. Gejza Dezorz, Slovensko, 2017) 

Solúnski bratia (r. Pavol Haspra, Československo, 1988) 

Správa (r. Peter Bebjak, Slovensko/Česko/Nemecko, 2020) 

Spříznení volbou (r. Karel Vachek, Československo, 1968) 

Stalag 17 (r. Billy Wilder, USA, 1953) 



 165 

 

Strídža spod hája (r. Ján Moncoľ, Československo, 1922) 

Studňa lásky (r. Viktor Kubal, Československo, 1943) 

Sú osobne zodpovední za zločiny proti ľudskosti (r. Ján Kadár, Československo, 1946) 

Svätopluk (TV, r. Jozef Zachar, Československo, 1989) 

Svět pod hlavou (TV seriál, r. Marek Najbrt, Radim Špaček, Česko, 2017) 

Sýkorka (r. Pavol Gejdoš ml. , Československo, 1989) 

Šedá zóna (orig. The Grey zone, 2001, r. Tim Blake Nelson, USA, 2001) 

Šťastie pána Slavíka (Československo, 1924) 

Tarzan the Ape Man (v prekl. Tarzan z rodu opíc, r. W. S. Van Dyke, USA, 1932) 

Tatranská romance (r. Josef Rovenský, Československo, 1934) 

Tábor padlých žien (r. Laco Halama, Slovensko, 1997) 

Tobě hrana zvonit nebude (r. Vojtěch Trapl, Československo, 1975) 

Tridsať prípadov majora Zemana (orig. Třicet případů majora Zemana, TV seriál, r. Jiří 

Sequens, Československo, 1974 – 1979) 

Ťěžký život dobrodruha (r. Martin Frič, Protektorát Čechy a Morava, 1941) 

The Black Pirate (v prekl. Čierny pirát, r. Albert Parker, USA, 1926) 

Transport z ráje (r. Zdeněk Brynych, Československo, 1962) 

Tri dcéry (r. Štefan Uher, Československo, 1967) 

Trinásty – Bar Micoo (Československo, 1925) 

Triumf ducha (orig. Triumph of the Spirit, r. Robert M. Young, USA, 1989)  

Tlmočník (r. Martin Šulík, Slovensko/Česko/Rakúsko, 2018) 

Únos (r. Eduard Schreiber, Rakúsko – Uhorsko, 1910) 

V piatok trinásteho (r. Paľo Bielik, Československo, 1953) 

Varúj...! (r. Martin Frič, Paľo Bielik, Československo, 1946)  

Vlčie diery (r. Paľo Bielik, Československo, 1948) 

Všetci ľudia budú bratia (r. Róbert Kirchhoff, Slovensko/Česko, 2023) 

Všichni moji blízcí (r. Matej Mináč, Česko/Slovensko/Poľsko, 1999) 

Veľká ilúzia (orig. La Grande Illusion, r. Jean Renoir, Francúzsko, 1937) 

Vtáčkovia, siroty a blázni (r. Juraj Jakubisko, Československo/Francúzsko, 1969) 

Vycestovacia doložka pre Dubčeka (r. Juraj Lihosit, Slovensko, 2018) 

Výlet Pana Broučka na Mars (r. Cyril Kašpar, Československo, 1922) 

Za volantem nepřítel (r. Karel Steklý, Československo, 1974) 

Záhadný případ (r. Cyril Kašpar, Československo, 1924) 

Zbehovia a pútnici (r. Juraj Jakubisko, Československo, 1968) 



 166 

 

Zbojník Jurko (r. Viktor Kubal, Československo, 1976) 

Zbojník Jurošík (TV seriál, r. Jaroslav Baran, Československo, 1991) 

Zem spieva (r. Karel Plicka, Československo, 1933) 

Zlatá šedesátá (TV seriál, r. Martin Šulík, Česko, 2009) 

Život Briana (orig. Life of Brian, Terry Jones, Veľká Británia, 1979) 



 167 

 

EDIČNÁ POZNÁMKA  

 

Obsah jednotlivých kapitol a podkapitol tejto učebnice sa čiastočne opiera o vedecké 

štúdie a monografie, ktoré boli publikované ako výsledky autorovej dlhoročnej práce 

s tematikou českej a slovenskej kinematografie, resp. vzťahu literatúry a filmu 

v stredoeurópskom kontexte. Práca však prináša najmä nové poznatky, ktoré dosiaľ 

publikované neboli. V nasledovnom zozname uvádzame bibliografické údaje 

publikovaných prác, ktoré boli použité pri zostavovaní tejto učebnice:  

 

1. ADAMICKÁ, Monika, MIKULÁŠEK, Alexej, TIMKO, Štefan. 2023. 

Antisemitizmus v literatúre a filme krajín V4. Interpretačné sondy. Nitra: UKF. 163 

s. ISBN 978-80-558-2123-8. 

2. TIMKO, Štefan. 2014. Fričov Jánošík ako globálny populárny fenomén. In: Česká 

literatúra a film, [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: UKF, s. 65 – 78. ISSN 1841-0464.  

3. TIMKO, Štefan. 2015. Žánrová paródia v českom filme. In: Česká literatúra   a film 

II, [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: UKF. s. 110 – 123. ISBN 978-80-558-0888-8. 

4. ZELENKA, Miloš. ŽILKA, Tibor, GALLIK, Ján, HRBÁČEK, Magdaléna a TIMKO, 

Štefan. 2015. Stredoeurópsky areál ako kultúrny fenomén. Nitra: UKF. 108 s. ISBN 

978-80-558-0958-8. 

5. TIMKO, Štefan. 2015. Zábavné populárne žánre na Slovensku. Nitra: UKF. 124 s. 

ISBN 987-80-558-0857-4. 

6. TIMKO, Štefan. 2017. Náboženské a spirituálne motívy vo filme Štefana Uhra Organ. 

In: Rudolf Dilong a stredoeurópska katolícka literatúra. [ed.]  Ján Gallik. Nitra: UKF, 

s. 177 – 190. ISBN 978-80-558-1201-4. 

7. TIMKO, Štefan. 2018. Obraz židovskej menšiny v slovenskej kinematografii. In: 

Imagológia ako výskum obrazov kultúry : (k reflexii etnických stereotypov krajín V4). 

[eds.] ZELENKA, Miloš, TKÁČ-ZABÁKOVÁ, Lenka. Nitra: UKF, s. 87 – 96. ISBN 

978-80-558-1294-6. 

8. TIMKO, Štefan. 2019. Reflexia života a diela Cyrila a Metoda v televíznej, filmovej 

i internetovej tvorbe od osemdesiatych rokov minulého storočia po súčasnosť. In: 

Konštantínove Listy. Roč. 12, č. 1 (2019), s. 159 – 171. ISSN 1337-8740.  



 168 

 

9. TIMKO, Štefan. 2019. Literature and Film Adaptation in the Central European 

Context Literatúra a jej filmová podoba v stredoeurópskom kontexte [editorial]. In: 

World Literature Studies. Roč. 11, č. 3 (2019), s. 2 – 4. ISSN 1335-0544.  

10. TIMKO, Štefan. 2020. Alexander Dubček ako ústredná postava augusta 1968 v hranej 

filmovej a televíznej tvorbe. In: Literatúra a jej filmová podoba v stredoeurópskom 

kontexte, [ed.] TIMKO, Štefan. Nitra: UKF, 2020, s. 113 – 123. ISBN 978-80-558-

1570-1. 

11. TIMKO, Štefan. 2021. Perzekúcia židovského obyvateľstva a holokaust v povojnovej 

slovenskej kinematografii. DOI 10.31577/sd-2021-0009. In: Slovenské divadlo. Roč. 

69, č. 2 (2021), s. 128 – 143. ISSN 0037-699X. 

12. TIMKO, Štefan. 2024. Dekonštrukcia mytologizácie Alexandra Dubčeka v českej 

a slovenskej audiovizuálnej kultúre. Nitra: UKF. 56 s. ISBN 987-80-558-2148-1. 



  

 

 

  



  

 

 

doc. Mgr. art. Štefan Timko, PhD. 

Premeny historického žánru v slovenskej a českej audiovizuálnej tvorbe 

Edícia Europica varietas č. 182 

 

Vydavateľ: Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre 

  Fakulta stredoeurópskych štúdií 

  Ústav stredoeurópskych jazykov a kultúr 

 

Jazykový redaktor: Mgr. Michal Krauter, PhD. 

Technický redaktor: Mgr. Zoltán Decsi 

Obálka: doc. Mgr. art. Štefan Timko, PhD., Mgr. Zoltán Decsi 

Náklad: 150 ks. 

Počet strán: 168 

Formát: A4 

Vydanie: prvé 

Tlač: DMC, s. r. o., Šurany-Nitriansky Hrádok 

ISBN: 978-80-558-2242-6 

EAN:  9788055822426 

 

 

 
  


